



# كيف أتعلم الإسـلام؟

تعلم ذاتي ضمن سلسلة السلوك والتزكية للمسلم الجديد



#### حجمعية الدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالربوة ، ه ١٤٤٥هـ

مركز اصول سلسلة السلوك والتزكية (١٤) : كيف أتعلم الإسلام؟. / مركز اصول - ط١. .- الرياض ، ١٤٤٥هـ ١٣٤ ص ؛ ..سم

> رقم الإيداع: ١٤٤٥/٧٣٦٥ ردمك: ٢٠٠٠-١٧٤٨،٣٠٠،٩٧٨



- قام المركز بتصميم هذا الإصدار.
- يتيح المركز طباعة الإصدار ونشره بأي وسيلة مع الالتزام بالإشارة إلى المصدر، وعدم التغيير في النص.
  - في حالة الطباعة يجب الالتزام بمعايير الجودة التي يعتمدها مركز أصول.





الحمد لله الدي لا إله إلا هو وسع كل شيء علمًا، شرّف أمة الإسلام بالعلم وابتدا وحيه لنبيه واقرأ، وأثنى على أهل العلم ورفع منزلتهم، وأوجب الأجر لمن طلبوا العلم وأوصى بهم، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد؛ أفضل المعلمين وإمام الأنبياء والمرسلين، علمنا فأحسن تعليمنا، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه، وعلى من تبعه من أهل العلم وطلابه، ومن اهتدوا بالعلم إلى يوم الدين.

#### أما بعد:

فإن أفضل ما تَقرَّب به المُتقرِّبون لربِّهم الرَّحيمِ هو العلمُ، وليس أيَّ علم، بل العلمُ به سُبحانَه، وبآياتِه، وأحكام دِينِه، وبسُنَنِ رسُولِه -عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ-، ولذلك لم يَحصُرِ اللهُ خشيتَه إلَّا لِمَن عرفه حقَّ معرفتِه، فقال سُبحانَه: ﴿إِنَّمَا وَلَذَلَكُ لَم يَحصُرِ اللهُ خشيتَه إلَّا لِمَن عرفه حقَّ معرفتِه، فقال سُبحانَه: ﴿إِنَّمَا يَغَشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُ أُ إِنَّ اللّهَ عَزِيزُغَفُورٌ ﴿ الله المال الصَّادة ون في خشيتِهم لله إلى ما وصلوا إليه إلَّا بالعلم.

وكُلُّما كان العبدُ باللهِ أعرفَ؛ كان منه أخشى وأخوفَ، وبقدرِ معرفةِ العبدِ للهِ يكونُ امتثالُه لأمرِه، واجتنابُه لنهيه، فيكونُ بذلك مُمتثِلًا للعبوديَّةِ الحقَّةِ له سبحانه، فيصير مؤهلًا للفوز برضوانه وجنته.

وكلما ازداد الإنسان علمًا ارتفعت مكانته وعلت رتبته، فالله - سبحانه - يقول: ﴿ قُلُ هَلُ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلنِّينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩]، ويقول تعالى: ﴿ يَرْفَع ٱللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنَتٍ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ اللهِ المحادلة: ١١]، ولهذا يحرص المسلمون على تعلم دينهم ليدخلوا في جملة من يرفع الله قدرهم ويرضى عنهم.

وقد يحتار المسلم في رسم خطته المناسبة لتعلم دينه، وإن من التحديات التي تواجهه في هذا العصر: معرفة ما الذي يجب عليه تعلمه من أمور دينه ابتداء، ووسيلته في التعلم وتحصيل العلم الشرعي، خصوصًا مع انتشار المعرفة بشكل يجعل المرء في حيرة؛ من أين يبدأ؟ وماذا يأخذ وماذا يترك؟ وكيف يفرِّق بين المصدر الموثوق وغير الموثوق؟

وفي هذا الكتاب، سنستعرض هذه الأمور -بحول الله تعالى- ليكون عونًا لك أيها المسلم لمعرفة أجوبة هذه التساؤلات وغيرها مما يخطر في بالك في رحلتك لتعلُّم أمور دينك.

واللُّهُ نسأل أن يجعل فيه النفع والتثبيت، والحمد لله رب العالمين وبه نستعين.

# محتويات الكتاب

#### المحورالأول

# مفهوم العلم الشرعي

| تمرين تمهيدي               | ١. |
|----------------------------|----|
| طلب العلم وصية رسول الله ﷺ | ۱۲ |
| مفهوم العلم في الإسلام     | 17 |
| التقويم                    | 44 |

# المحورالثاني

# التكامل بين العلم الشرعي والعلم الكوني



| علم النافع                                  | ۲۸ |
|---------------------------------------------|----|
| صدر العلوم كلها العليم الحكيم               | ٣٢ |
| ملوم الشرعية والعلوم الكونية تتكامل وتتضافر | ٣٦ |
| تقويم                                       | ٤٤ |

# المحورالثالث



# حكم طلب العلم وفضله

| عدا حب احدا وست               |    |
|-------------------------------|----|
| عكم طلب العلم في الإسلام      | ٥٠ |
| ماذا يتعلم الناس؟             | ٥٦ |
| ماذا يتعلم المسلمون؟          | ٥٨ |
| ضل علوم الشريعة ومكانة طلابها | ٦. |
| لتقويم                        | 77 |
|                               |    |

#### المحورالرابع

# أولويات التعلم ما لا يسع المسلم جهله خطة مقترحة لأولويات التعلم للمسلم الجديد المحديد التكامل في تعلم الإسلام التقويم

٨٦

97

91

1.7

۱۰۸

118

#### المحورالخامس

# العلم الشرعي في حياة المسلم



| كيف أتعلم العلم الشرعي؟                  |
|------------------------------------------|
| قواعد التمييز بين الصواب والخطأ          |
| مصادر العلوم الشرعية وكيفية التعامل معها |
| طرق تحصيل العلوم الشرعية                 |
| نعلُّم الإسلام من خلال الإنترنت          |
| لتقويم                                   |

#### المحورالسادس

# ماذا بعد التعلم؟



| اب طالب العلم                      | 14. |
|------------------------------------|-----|
| علوم الشرعية تستلزم التطبيق والعمل | ١٢٤ |
| تقويم                              | ١٢٨ |







مما يعالجه هذا الكتاب: مفاهيم العلم والتعلَّم، والعلم يأتي في كلام الناس وصفًا لمفردات عدة مثل: التجريب، المعرفة، الاستنتاج، الوحي، العلم الشرعي، الإدراك.... إلخ.

#### حاول عمل ما يأتى:

- 1. فكر في عبارات أخرى سمعتها أو قرأتها أو يمكنك الآن أن تصوغها، تتحدث عن هذه المفاهيم وما يتعلق بها. اكتب أكبر عدد ممكن من العبارات، وليكن هدفك الوصول لثلاثين عبارة.
  - ٢. صنِّف العبارات التي كتبتها وفق عدد من المعايير:
  - أ. معيار القيمة: محمودة (مرغوبة) أو مذمومة (غير مرغوبة).
    - ب. معيار الوضوح: ذات دلالة واضحة أو غامضة.
      - ت. معيار الاستعمال: كثيرٌ أم قليل.
      - ث. معيار الانطباق: (ينطبق) أو (لا ينطبق).
  - ج. فكِّر في معايير أخرى، واستعملها في مزيد من طرق التصنيف.
    - ٣. ما أهمية هذا التمرين برأيك؟
- بعد الانتهاء من قراءة هذا الكتاب، تستطيع العودة إلى هذا التمرين لتكتشف عددًا من العبارات التي لم ترد الإشارة إليها في الكتاب.
- هذا التمرين على مفاهيم أخرى ترد في ذهنك، مثلًا: الفكر، العلم الشرعي،
   آداب المتعلم...إلخ.



دعوني أشارككم قصتى والمسلم الجديد الذي سمَّى نفسه عبد العليم حول موضوع "تعلم الإسلام"، ولمن لم يسبق له أن يقرأ شيئًا من كتب هذه السلسلة، فدعوني أعرفكم أولًا بنفسى وبعبد العليم!

أنا مدرس في الجامعة وفي المساجد، وهو باحث عن المعرفة والحقيقة، وكان منذ الأيام الأولى -بعد نطقه الشهادتين- متعطَّشًا للمعرفة، ولفهم كل ماله علاقة بالدين الإسلامي.

سألنى عبد العليم يومًا: كيف أتعلم دینی؟

شم تابع وعلى وجهه علامة الخجل: أرجو ألا أكون قد أثقلت عليك بأسئلتي.

قلت له: أهلًا ومرحبًا بوصية رسول الله عَلَيْهِ.

فقال مندهشًا: أنا وصية رسول الله؟

قلت: نعم، هكذا روى التابعي الجليل أبو هارون العبدي عن شيخه الصحابي الجليل أبى سعيد الخدري، قال: كنا إذا أتينا أبا سعيد الخدرى قال: «مرحبًا بوصية رسول الله عَلَيْةِ، كان رسول الله عَلَيْةِ يوصينا بكم». [رواه الحاكم في المستدرك وصحَّمه].

ماذا تفهم من هذا الحديث؟

علام تدل وصية رسول الله عَلَيْ بطلبة العلم؟ ما الذي جعل الصحابة أشخاصًا مقصودين بالزيارة والسفر إليهم؟ ماذا كان عندهم ليعطوه للناس؟

قال عبد العليم: أجد حرص النبي على طلاب العلم وعنايته بهم كبيرة جدًّا، وأجد الصحابة أهل علم يأتى الناس للتعلم عندهم.

قلت: نعم، فطلاب العلم اليوم هم علماء الغد، والعلماء هم صمام الأمان في الأمة والرافعة الحضارية لها، وسر تفوقها، والأمة التي لا تقدِّر طلاب العلم فيها أو تؤذيهم أمة خاسرة لا محالة، وكان رسول الله على يدرك ذلك، ويؤسس لأعظم حضارة ويهيئ المسلمين لصنعها.

#### "لا يجد الإجابة إلا من يؤرقه السؤال". علي عزت بيغوفيتش.

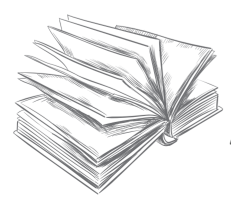
قال عبد العليم: لقد شجعتني على طرح أسئلتي وما يشغل بالي، وأول ما أود معرفته هو: كيف أطلب العلم وأتعلم ديني وما الذي يعينني على ذلك؟

قلت: العلم كمدينة كبيرة مترامية الأطراف، متعددة الأحياء، متنوعة الطرق، وكثيرة التنوع، إذا دخلتها وأنت غريب عنها من غير خريطة دلالية ستضيع في أرجائها، ولن تحصّل كل ما تريد منها، فأنت بحاجة لمنهجية في طلب العلم، تكون مدخلًا يوجهك في رحلتك، ويعينك على الطريق وعراقيله وتشعبه.

#### ما قبل البدء بطلب العلم:

وقبل أن نتعلم أي علم لابد أن نسأل أنفسنا خمسة أسئلة:

- ١- لماذا نتعلم؟ ما الغاية من هذا العلم؟
- ٢- ما فضل هذا العلم وما مكانة أهله؟
- ٠٠ ماذا نتعلم؟ وما المحتوى الذي سندرسه وما أولوياته؟
- كيف نتعلم؟ وما الوسيلة والأدوات التي تساعدنا على التعلم؟
  - ٥- ماذا علينا بعد أن نتعلم؟



فإدراك الغاية، ومعرفة الفضل والمكانة تدفع لخوض رحلة التعلم على بصيرة، وتدفع الملل والكلل، وتوجهك لتصحيح النيّة فتكسب الأجر.

والإلام بما هي العلوم التي يجب أن يتعلمها المسلم تنظم الأولويات، وتقدم ما حقه التقديم، وتؤخر ما حقه التأخير.

والدراية بماذا يتعلم من علوم الشرع وفضلها تعطى همة وحافزًا للتعلم.

ومعرفة كيفية التعلم تبصّر بالسلم التعليمي وكيفية ارتقائه، وتعرّف المرء بمكانته، وأن فوق كل ذي علم عليم، فلا يصاب بوهم المعرفة وانتفاخ المتعالم، وتمهد

له الطريق لمعرفة المهارات التي عليه أن يحوزها ليبدأ رحلته المعرفية، فيتعلم ماهي شروط طلب العلم، وأركان العملية التعليمية، وعوائق طلب العلم، وآداب المتعلم، والخطط المقترحة للتعلم، وغير ذلك.

وفي الختام: وجب أن يعرف المسلم ماذا يفعل بهذا العلم الذي جمعه في نفسه ومع الناس؛ لأن العلم بلا اعتقاد ولا عمل هو جهد ضائع وحجة لله على عبده يوم القيامة.

هكذا تكون جولتك في مدينة العلم جولة نافعة.





### كيـف ينظـر الإسـلام للعلـم؟ وهـل يدعـو لـه؟ اسـتدل علـى مـا تقـول ببعـض الآيـات والأحاديـث الشـريفة.



قال عبد العليم: تشبيهك جميل، لكن ألا تشرح لى ماهية المدينة؟ مدينة العلم أقصد. ما هو العلم؟ وهل علوم الأديان تدخل في مُسَمِّي العلم؟

قلت: سؤال جيد، اقرأ معى بتدبُّر وتأمُّل النصوص الآتية:

1. قال الله تعالى: ﴿ وَلَهِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِي جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ ۚ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرِ (١١٠) ﴿ [البقرة: ١٢٠]، ﴿ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ ﴾ [آل عمران: ١٩]، ﴿ وَلُوطًا ءَانَيْنَكُ حُكُمّاً وَعِلْمًا ﴾ [الأنبياء: ٧٤]، ﴿فَفَهَّمُنَّاهَا شُلَيْمَانَ وَكُلًّا ءَالْيَنَا حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [الأنبياء:٧٩].

- ٢ وقال سبحانه: ﴿ قُلُ أَفَعَيْرَ ٱللَّهِ تَأْمُرُوَّتِيَّ أَغَبُدُ أَتُمَا ٱلْجِهَلُونَ ﴿ ١٤ ﴾ [الزمر: ٦٤]، ﴿ وَجَنُوزُنَا بِبَنِيٓ إِسْرَ عِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوا عَلَىٰ قَوْمٍ يَعَكُّفُونَ عَلَى أَصَىنَامِ لَّهُمْ قَالُواْ يَنْمُوسَى ٱجْعَلُ لَّنَا ٓ إِلَيْهَا كُمَا لَمُمْ ءَالِهَةُ ۚ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ [الأعراف:١٣٨].
- مَ قَالَ عَيْكُ: «إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عنه عَمَلُهُ إِلَّا مِن ٰ ثَلَاثَةٍ» وذكر منها: «عِلْم يُنْتَفَعُ به» [مسلم١٦٣١].

فالآن أجب عن هذه الأسئلة:

١- في المجموعة الأولى من الآيات: على ماذا تدل كلمة العلم بحسب ما تفهمه من النصوص؟

- ٢٠ في آية الزمر: ما الذي ينبئ عن الجهل واستنكرته الآيات؟
- ٢- في آية الأعراف: لماذا أطلق اللفظ (تجهلون) ولم يحدد يجهلون ماذا؟

هل يدل إطلاق الجهل على المعنى الكامل الشامل: الجهل من الجهالة ضد المعرفة، والجهل من الحماقة ضد العقل؟

- ٤- هل مفهوم العلم في الحديث الشريف يشمل كل علم ينتفع به المسلم في نفسه أو ينفع به الناس ولو لم يكن من العلوم الدينية المحضة؟
  - ٥٠ ما مصدر العلوم بحسب ما فهمته من النصوص السابقة؟



كل مدح أو ثناء في الكتاب والسنة على العلم، أو حضّ عليه، فالمقصود به العلم الشرعي، أما العلوم الدنيوية، فما كان منها نافعًا للمسلم أو الأمة فيمدح بالتبعية، وما كان غير نافع فلا يُمدح.

لعلـك تعلـم أن: العلـم فـي اللغـة نقيـض الجهـل، وهـو إدراك الشـيء علـى مـا هـو عليـه إدراكًا جازمًـا.



في عصرنا الحالي هناك تصوران لمفهوم العلم:

الأول: هو التصور الذي يحصر العلم بتلك المعرفة التي يتوصل إليها بالتجريب والملاحظة والاستنتاج، ويقابل هذا في الإنجليزية كلمة (Science).



الثاني: هو الذي يطلق مفهوم العلم على كل معرفة من المعارف؛ سواء أكانت تجريبية أم تاريخية أم تربوية، وبغض النظر عن مصدرها سواء أكان من العقل أم الوحي أو أي مصدر يأخذ به العلماء، ويقابل هذا التصور في الإنجليزية كلمة (knowledge).

والسلم يتبنى التصور الثاني؛ لأنه الموافق للعقل وللحجة القرآنية قال تعالى: ﴿ وَيَشْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ ۚ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُ مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ١٩٥٠ ﴾ [الإسراء: ٨٥]، فمن هذه الآية نفهم أن:

- العلم ليس منحصرًا في المادة وما تدركه الحواس وتوصل إليه بالتجريب والاستنتاج وحده، فمجال الروح مما لا يحيط الإنسان به، إلا أنه لا يمكن نفى وجوده أو تجاهله.
- العلم عملية مستمرة، ومساحة واسعة فيها المزيد والجديد، والمسلم حين يستعصى عليه أمر في العلم يلجأ إلى الله ويتضرع إليه أن يهديه إليه.

مضهوم العلم مفهوم شامل، وما العلم التجريبي إلا جزء يسير منه، وهو إدراك شامل يحيط بحقائق الأشياء وحقائق الوجود، سواء أكانت محسوسة ومشاهدة أم غائبة غير مشاهدة، فيشمل المعرفة

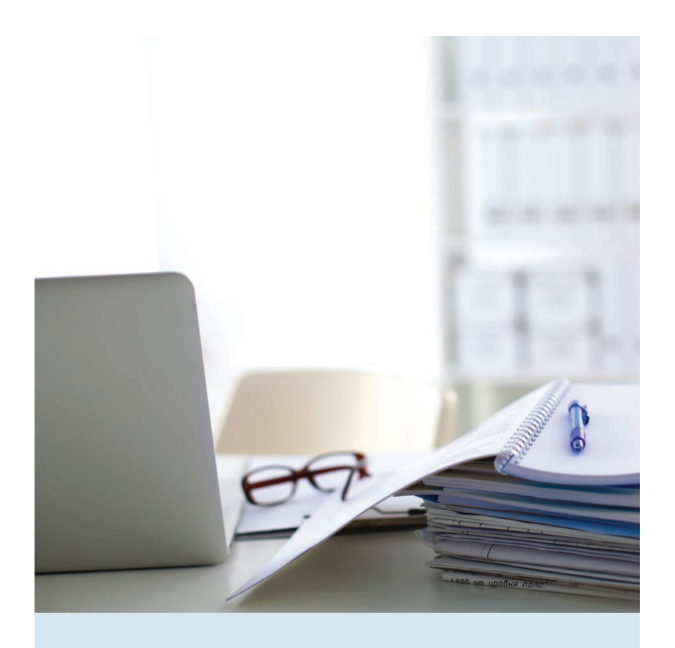
التي جاء بها الوحي بما يتضمنه من: غيب غير مشاهد، أو أمور محسوسة، كما يشمل معرفة قوانس الله في الكون وتطبيقاتها.

وفق هذا المعنى للعلم يتعرف الإنسان على ملكوت السماوات والأرض، ويتعرف على عظمة الله تعالى وقدرته الفائقة في الخلق؛ فتتقوى وتتعمق دوافع خشية الله في قلبه، ويتواضع لله تعالى الذي قال: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّاللَّاللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ١١٦) البقرة:٢١٦]، ويتعرف على قوانين الخلق فيكون أقدر على تسخيرها لخدمته، وبهذا يكون العلم وسيلة المؤمن لإعلاء كلمة الله وإقامة شرعه ونظامه في الأرض، قال تعالى: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ ٱللَّهُ يُنِشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْآخِرَةَ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ نَ ﴾ [العنكبوت: ٢٠]، وقال سبحانه: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتِ لِّقَوْم بَنُفَكُّرُونَ (١٣) ﴿ [الجانية ١٣].

#### قال أهل العلم:

العلم أوضح من أن يُعرَّف؛ فقد عرفت البشرية هذه الكلمة من بدايتها حين عرّف الله سبحانه آدم -أبا البشر- الأسماء كلها، قال تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمُ ٱلْأُسْمَآءَ كُلُّهَا ﴾ [البقرة: ٣١]، ومن هذه الآية وغيرها نفهم أن:

العلم أساس للدين والدنيا، ومصدره الخالق سبحانه، وبغير العلم لا يكون الإنسان مؤهلًا لمهمة الاستخلاف في الأرض، وبغيره لا تتحقق مصالحه.





ابحث في الشابكة الإلكترونية عن معاني العلم ومصادر المعرفة، واذكر أثر الاختلاف بينها في الشابكة الإلكترونية عن معاني العلم ومصادر المعرفة، واذكر أثر الاختلاف بينها في الواقع، بإمكانك الرجوع إلى كتاب "المنهج السليم في التعامل مع الشُّبهات والمشكِّكات" من هذه السلسلة، وإلى كتاب محمود عبد الرحمن عبد المنعم "معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية"، وأيضًا لكتاب الدكتور راجح الكردي "نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة".

# المقصود بالعلم الكوني والعلم الشرعي:

قال عبد العليم: فما هي العلوم الكونية والعلوم الشرعية؟

#### قلت:

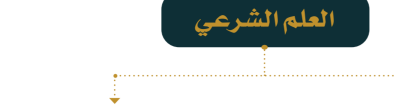
العلوم الكونية: هي تلك العلوم التي تدرس الموجودات في الكون وأسرارها ووظائفها والقوانين التي تحكمها، كعلم الفيزياء الذي يدرس القوانين التي تحكم المادة؛ كالجاذبية وقوانين الحركة، وعلم الأحياء الذي يدرس الكائنات الحية، من حيث طبيعتها وتركيبها

وغير ذلك، وعلم الفلك الذي يدرس الكواكب والنجوم وأبعادها ونشأتها، وكعلوم الطب والهندسة وعلم النفس والاجتماع وغير ذلك من العلوم.

أما العلم الشرعي: فهو العلم بما أنزل الله على رسوله من البينات والهدى، والمعارف التي تخدم ما جاء به الشرع الإلهي، وتشمل ما كان مطلوبًا تعلمه لذاته؛ كعلوم القرآن والتفسير والحديث والفقه والتوحيد والسيرة، وما كان مطلوبًا من باب الوسائل كالعلوم المساعدة، مثل علوم اللغة العربية وأصول الفقه ومصطلح الحديث.



ابحث في القرآن الكريم عن المواضع التي ذكر فيها " العلم والجهل" وصنفها في جدولين، وسجل معانيهما وعلام تدلان في كل موضع، مستعينًا بأحد التفاسير المعتمدة، كتفسير القرآن العظيم لابن كثير.



ما أنزل الله لعباده من البينات والهدى (القرآن والسنة)

المعارف التي تخدم ما أنزل الله لعباده (القرآن والسنة)

ما كان مطلوبًا تعلمه لذاته كعلوم القرآن والتفسير والحديث والفقه والتوحيد والسيرة ماكان مطلوبًا من باب الوسائل كالعلوم المساعدة مثل اللغة العربية وأصول الفقه ومصطلح الحديث

اختلفت عبارات القدماء والمعاصريين في تعريف ماهية العلم، والذي يوافق اللغة هو القول بأن "العلم هو المعرفة" [السفاريني ت ١١٨٨ه].

العلم اصطلاحًا: هو الإدراك الجازم المطابق للواقع والناشئ عن دليل.

العلم عند المسلمين: مفهوم واسع شامل لا يحصر العلم بجانب من الجوانب، ولا بمنهجية دون أخرى، فيدخل في هذا: علوم الدنيا التي بها يعرف الإنسان قوانين الأرض ليعمرها، وعلوم الوحيين من قرآن وسنة وما تضرع عنهما؛ وبها يعرف الإنسان مراد الله منه، فيفعل ما يحب ويترك ما يكره لينال رضاه والجنة، وبها يحقق الاستخلاف في الأرض وفق المنهج الرباني، فالعلم: يشمل كل ما ينفع من المعارف في أمور الدنيا والآخرة.

علوم الشرع وما جاء به الوحي من القرآن والسنة النبوية تدخل في مُسمَّى العلم لغة واصطلاحًا دخولًا أوَليَّا، وينبغي على المسلم أن يتعلمها ويعمل بها.



# علِّل ما يلي:

| <ul> <li>١. لا يصح حصر مفهوم العلم بتلك المعرفة التي يُتُوصًل إليها بالتجريب والملاحظة والاستنتاج<br/>فقط.</li> </ul> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                       |
| ٢. مفهوم العلم في الإسلام يشمل كل علم ينتفع به الإنسان في نفسه أو ينفع به الناس.                                      |
|                                                                                                                       |
| ٣. العلم في الغرب اليوم مقطوعُ الصلة بالجانب الإيماني.                                                                |
|                                                                                                                       |
|                                                                                                                       |



# ما الفائدة من معرفة أجوبة الأسئلة التالية:

| ١. لماذا نتعلم؟             |  |
|-----------------------------|--|
|                             |  |
|                             |  |
|                             |  |
| ۲. ماذا نتعلم؟              |  |
|                             |  |
|                             |  |
| ٣. كيف نتعلم؟               |  |
|                             |  |
|                             |  |
|                             |  |
| ٤. ماذا علينا بعد أن نتعلم؟ |  |
|                             |  |
|                             |  |
|                             |  |
|                             |  |

| ٢ ما المقصود بالعلم الشرعي؟                         |
|-----------------------------------------------------|
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
| لماذا كان تعلم اللغة العربية ضروريًا لتعلم الإسلام؟ |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |
|                                                     |

# أجب بصح أو خطأ وبين موضع الخطأ:

| .ple                                      | ١. الاستخلاف في الأرض يكون بعلم وبغير                       |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
|                                           |                                                             |
|                                           |                                                             |
|                                           |                                                             |
|                                           |                                                             |
|                                           | ٢. الوثنية في نظر الإسلام جاهلية.                           |
|                                           |                                                             |
|                                           |                                                             |
|                                           |                                                             |
| ون والتي تسهم في السيطرة عليه وتحسين حياة | <ol> <li>العلم: ليس الا القوانين المكتشفة في الك</li> </ol> |
|                                           | الناس.                                                      |
|                                           |                                                             |
|                                           |                                                             |
|                                           |                                                             |
|                                           |                                                             |





أهـداف المحور

# في نهاية المحوريتوقع أن يكون القارئ قادرًا على أن:

- يفرق بين العلم النافع والضار.
- يستنبطأن مصدرالعلوم كلها العليم الحكيم؛ خالق الكون ومبدعه.
- يربط بين العلوم الشرعية والعلوم الكونية برابط التكامل تحقيقًا للحكمة الإلهية.
- يتحقق من حض الإسلام للمسلم على أن يجمع إلى علمه الشرعي ما يستطيعه من العلوم الكونية في ضوء ضرورات وحاجات الأمة.
- يحسن الموازنة في طلبه للعلم بين الضرورات الأخروية والضرورات والحاجات الدنيوية، وأن يجمع بينهما بقدر الاستطاعة.



رأيت على وجه عبد العليم علامات القبول والارتياح، كالسائح حين يجد خريطة توضح معالم مدينته التي يزورها، لقد كانت الإجابات ماء يسقى عطشه، إلا أن الظمأ للمعرفة لا يزال واضحًا في عينيه، خصوصًا عندما أطلعني على فكرتين متناقضتين سمعهما من عدة أشخاص: فبعضهم يُزَهِّد ويقلل من أهمية دراسة العلوم الكونية، ويدعو للاقتصار على دراسة ما سمَّاه "علوم الآخرة"، وبعضهم يدعو للعكس!

قلت له: هذا خلط خاطئ لا ينبغي أن نقع فيه، تفكُّر في النصوص التالية:

- قال تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا الله الله ١١٤].
- وقال جلُّ وعلا: ﴿ أَفُراْ إِلَّهِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ اللَّهِ [العلق:١].
- وفي دعاء النبي عَلِي اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِن عِلْمِ لا يَنْفَعُ ، وَمِنْ قَلْبٍ لا يَخْشَعُ ، وَمِنْ نَفْسٍ لا تَشْبَعُ، وَمِنْ دَعْوَةٍ لا يُسْتَجَابُ لَهَا» [مسلم: ٢٧٢٢].

- وكان رسول الله على العلم النافع ويحث على العلم النافع ويحث عليه فيقول: «سَلُوا الله علَمَا نَافِعًا، وَتَعَوَّذُوا بِاللَّهِ مِنْ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ» [ابن ماجه: ٣٨٤٣، وحسنه الألبان].
- ا في الآية الأولى: أمر الله نبيه عَلَيْهُ أن يطلب الزيادة في العلم، علام يدل ذلك برأيك؟
- ٢٠ في الآية الثانية: الأمر بالقراءة باسم الله الخالق، علام يدل ذلك؟

- مل الأمر بالقراءة يشمل قراءة وتدبر وفهم كلمات الله القرآنية في كتابه المسطور (القرآن)، وكلماته الكونية في كتابه المنظور (الكون)؟
- ٤- في الأحاديث الشريفة: ما مقياس العلم النافع؟ أهو مقياس فردي أم مصلحة الأمة وإقامة أمر الدين؟ أم كلاهما؟
- من وجهة نظرك هل مصلحة الأمة وقيام
   أمر الدين أمران متلازمان أم منفصلان؟

#### لاحظ:

#### الآيات في المصطلح القرآني نوعان:

- أ. آيــات مقــروءة: وهــي آيــات القــرآن المعروفــة المحــددة فــي المصحــف الشــريف وقــد أمرنــا الله عــز وجــل بتلاوتهــا وتدبرهــا.
- ب. آيات كونية: وتتمثّل في أسرار المخلوقات والسنن الكونية والظواهر الطبيعيـة والآثـار التاريخيـة والمعجــزات الخارقــة التــي أيــد الله بهــا الأنبيـاء والرســل عليهــم الســلام.

والآيات المقروءة كثيرًا ما تدعو الى التّأمل والتّفكر في الآيات الكونية؛ لفهم أسرارها وتقدير خالقها ومبدعها، قال تعالى: ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ اَلنَّ الْمُوفِينَ ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ اَلنَّ الْمُوفِينَ ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ وَمَا اللّهُ اللّهُ مُوفِي ٱلْأَرْضِ وَمَا اللّهُ اللّهُ مُوفِي ٱلْأَرْضِ وَمَا اللّهُ مَا مِن دَابَةٍ ﴾ [الله وي ٢١]، وقال تعالى: ﴿ وَمِنْ اَلِنَهُارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمْرُ ﴾ [فصلت: ٣٧].



جاءت الأحاديث النبوية لتُنَبِّه على أن هناك علومًا نافعة ينبغي للمسلم أن يستزيد منها، وأن هناك علومًا ليست بنافعة ينبغى الابتعاد عنها، ولا يشك عاقل أن كل علم يفيد البشرية ويحسِّن من حياة الإنسان أو يسهِّل على الناس طرائق معيشتهم هو علم نافع، وكذلك كل ما يفيدهم في معرفة ربهم وغاية خلقهم ويقرِّبهم من الجنة ويباعدهم من النار هو علم نافع.

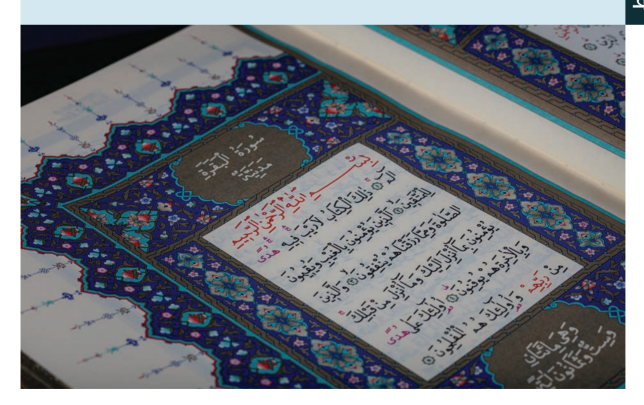
لكن هل خطر في بالك ما هو العلم غير النافع يا عبد العليم؟

قال عبد العليم: لعله عكس العلم النافع، وهو ما لا يفيد البشرية، ولا يسهل على الناس حياتهم، ولا يُعرِّفهم بربهم ودينه الحق. قلت: نعم صحيح، فهو كل علم لا ينبني عليه عمل ذو منفعة، ولا طائل من ورائه، وما هو إلا مضيعة للوقت، ومثال ذلك من يبحث في نوع الشجرة التي أكل منها آدم عليه السلام، بل أكثر من ذلك، فهناك علوم ضارة مؤذية كعلوم التنجيم، والسحر والشعوذة، وصناعة الأفلام الإباحية، وغير ذلك، قال تعالى عن قوم يتعلمون السحر:

# ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ ٤ وَمَاهُم بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ . وَيَنْعَلَّمُونَ مَا يَضُ رُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ [القرة: ١٠٢]

ومثله أيضًا استعمال العلوم النافعة في تزيين الحرام؛ كاستعمال الفصاحة والبلاغة في تزيين الباطل ونصرة الظالم، فهذا مما يحرم على المسلم.

في سورة البقرة آية يذكر الله عز وجل فيها جملة من الموجودات الكونية والظّواهر الطّبيعية، مؤكّدًا أنّها علامات تدل الذين يستخدمون عقولهم على وجوده وعظمته، ابحث عنها وتفكّر فيها وشاركها غيرك.





قال عبد العليم: فهمت من النصوص السابقة أن العلم وسيلة التعرف على الله سبحانه وعمارة الأرض، وأن العلم المدوح يشمل كل علم ينتفع به المسلم في نفسه أو ينفع به الناس، ولو لم يكن من العلوم الشرعية المحضة، فلماذا التفريق بين العلوم الكونية والشرعية إذًا؟

قلت: هذا سؤال هام جدًّا؛ لأن علماء الأمة الإسلامية عبر التاريخ كانوا يدركون وجود التكامل والتقاطع بين علوم الوحى وعلوم الكون؛ لأنهما يصدران من خالق واحد، فمن خلق هذا الكون ووضع قوانينه هو من أنزل الكتب وأرسل الأنبياء للناس لهدايتهم، وأمر خلقه باكتشاف قوانينه في

كونه وتسخيرها لإقامة حياتهم وفق شرعه، وأمرهم بتعلم دينهم والتفقه فيه، وهذه النظرة الجامعة نابعة من شهادة التوحيد، شهادة لا إله إلا لله.

وللمعرفة عند المسلمين مصدران وحيدان، الأول: هو الوحى الذي يتمثل بالقرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، والثاني: هو الكون بما فيه، وهذا هو المصدر الذي أمر الخالق سبحانه وتعالى الإنسان بالنظر والبحث والسير فيه، للتعلم والاكتشاف، ووعد بتيسير سبل هذا التعلم فِي آيات كثيرة: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا ﴾ ، ﴿ قُل ٱنظُرُواْ ﴾، ﴿ قُلْ سِيرُواْ ﴾، ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾، ﴿ أَلَهُ يروأ ﴾، ولا يتصور وجود تناقض بين علوم

الكون وعلوم الشرع لأنهما من مصدر واحد، فالشرع من الله عز وجل، وهو خالق الكون بما فيه من قوانين تضبطه وتنظمه والله عن قوانين تضبطه وتنظمه والله عن الزمر: ٢٦]، فملاحظة التكامل بين نوعي العلم، وملاحظة وحدة مصدرهما، مع استخدام أداة العقل بوصفها مستنبطًا للعلم من النص ومن الكون؛ أدى إلى ظهور ونشوء علوم شرعية وغير شرعية كثيرة ومتنوعة، أسهمت في بناء الحضارة الإسلامية على مر القرون بناء قويمًا ومتينًا.

قال عبد العليم: هل أفهم من كلامك أن الحضارة الإسلامية قامت على المزاوجة بين الدين والعلم، لوجود التكامل بينهما، وليس على الفصل بينهما، أو إلغاء أحدهما للآخر، كما وقع للغرب حينما وجدوا تناقضًا بين المحرَّف والعلم التجريبي، فجعلوا بينهما شرخًا كبيرًا، وأقاموا بينهما حربًا، حتى أدركوا أنه لا مخرج من هذه الحرب إلا بانتصار العلم التجريبي وانه زام الدين المحرَّف وإنكار كل ما هو غيبي؟

قلت: نعم، لقد جعلوا العلم التجريبي خصمًا وحكَمًا! بل ذهبوا لدرجة إنكار كل ما لا يقع تحت التجريب والاستنتاج؛ فأنكروا كل الغيبيات، وفسّروا الكون بالظواهر المادية فق ما

أما المسلمون فيؤمنون بمبدأ التوحيد في المعرفة، ويرونه الأساس والأصل الذي تنطلق منه فكرة تكامل المعرفة البشرية في مرجعية واحدة؛ هي الله سبحانه، سواء أوحى الله

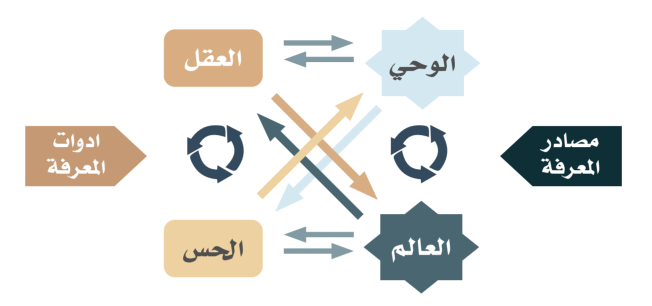
تعالى بهذه المعرفة عن طريق الرسل والكتب المنزلة، أو وهبها لخلقه عن طريق الاكتساب أو الكشف، من خلال التعامل مع الكون الذي نعيش فيه فهمًا وتسخيرًا.

وكذلك يتجلى مفهوم التوحيد في كون أدوات المعرفة البشرية هي هبة من الله للإنسان، وهذه الأدوات هي الحس المادي والنظر العقلي، قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ أَخْرِجَكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّ هَنَ كُرُوكَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمَعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَالْأَفْدِدَةُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمَعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَالْأَفْدِدَةُ لَعَلَّمُ مَنَ المصدر والأداة، أساس تكامل علوم من حيث المصدر والأداة، أساس تكامل علوم

الوحى مع علوم الكون.



# نموذج (معادلة) التكامل المعرفي





ابحث في القرآن الكريم عن الآيات التي فيها: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا ﴾ ، ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ ﴾ ، ﴿ قُلْ سِيرُوا ﴾ ، ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ ، ﴿ أَلَهُ يَرُوا ﴾

🖊 نشاط إثرائي

واكتب قائمة بالمواضيع أو العلوم التي طلبت الآيات إعمال العقل فيها تفكرًا ودراسة، ثم انظر في القائمة واكتب ماذا تستنتج منها.





# كيف يكون العلم وسيلة للتعرف على الله سبحانه وعمارة الأرض؟



ارجع إلى كتاب «أنت تسأل والقرآن يجيب» من هذه السلسلة لتتعرّف على كيفية تعريف القرآن بالله عزوجل.



تابع عبد العليم حواره وطرّح أسئلته، ووصل لسؤال غاية في الأهمية، فقال:

ما أهم فائدة لمعرفة أن مصدر العلوم كلها العليم الحكيم خالق الكون ومبدعه؟

قلت: هذه يسميها العلماء النظرة التوحيدية، أو الوحدة المعرفية، وهي التي تجمع الإنسان والكون في علاقة مركبة لا تناقض فيها ولا تعارض، بل تتكامل وتتضافر فيها المفاهيم من أجل تحرير الإنسان من عبودية الطبيعة أو الهَوى، إلى عبودية وتوحيد الخالق؛ رب الكون والإنسان، كما تجعل هذه النظرة أصل العلاقات بين البشر مبنيًّا على التعارف؛ لتحقيق مبدأ التكامل والاستخلاف وعمارة الأرض التي جاء بها القرآن الكريم.

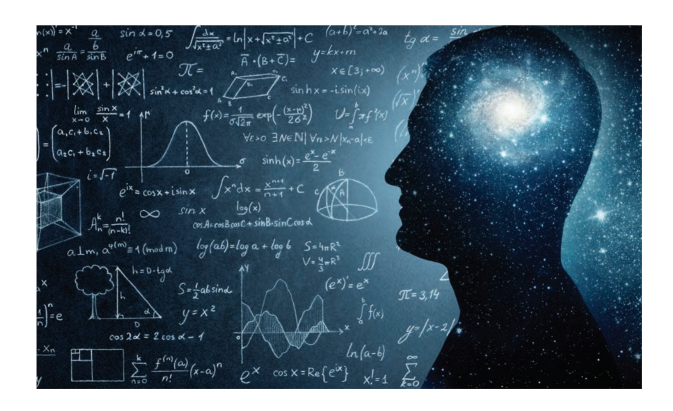
فأصل العلاقة بين العلوم، هو الدلالة على الله، وتسخيرها لخدمة عباده؛ ليزدادوا معرفة به وقربًا منه سبحانه، وهذه النظرة كانت سائدة عند المسلمين على مر العصور.

أما اليوم فنجد الفصل بين العلوم قائمًا، ونجد العلم الشرعى في مقابل العلم الكوني، بل نجد العلم الكوني علومًا مجزَّأة، وكلها منفصلة عن العلم بالله، وقد أنتجت هذه النظرة للعلوم تفكُّكًا في نظرة الإنسان للكون من حوله، فصاريري كل قضية في المجال المحدد الذي تُطرح فيه فقط، فصار من المكن الحديث عن أي علم بشكل منفصل عن مدلولاته الأخلاقية، وغاياته المقاصدية، فلا تستغرب حينها من رجل تظهر عليه سيما التدين يتحدث في الاقتصاد دون الالتفات إلى حرمة الرِّبا، ولربما تجد من يعرض في محل بيعه صورًا محرمة باتفاق، بدعوى الفن، أو الجمال، أو الاقتصاد.

فالتفكك المقصود اليوم ليس لتمييز العلوم عن بعضها، إنما هو فصل كل مجال دنيوي عن المرجعية الإلهية الحاكمة، وتغييب الدين عن تسيير الخَلْق والعالَم علميًّا وفكريًّا وسياسيًّا، إضافة إلى تحديد فهم العلم الواحد بلغة علمائه المتداولة وكتبه المتخصصة، بحيث ينتج النظام الفكري والتعليمي المعاصر أفرادًا لا ينظرون لأي معطى بشكل إجمالي، إنما بصفته المجرَّدة التي تحددها فرضيات مجاله وحدها؛ وهذه النظرة التفكيكية للعلوم تُولِّد إشكالات عدة.

قال عبد العليم: بتفكيري بما دار بيننا من حوار تتكشف أمامي إشكالات كثيرة عند غياب النظرة التوحيدية، وما نتج عنها من تفكك معرفيًّ وقيَميًّ، وانفصال تام أو شبه تام بين العلوم الدينية والعلوم الكونية المدرَّسة في المدارس والجامعات، فبدل أن تكون هذه العلوم دالَّة على الله، مقوية للإيمان به، صارت متنكرة له مفصولة عنه، جافة الروح، قاصرة الغاية.

سكت عبد العليم قليلًا ثم أضاف: هنا يتبادر لذهني سؤال: ماذا يجب عليّ كطالب علم مسلم، من أجل تحقيق تحصيل علميًّ جيد ومتكامل في ظل هذه الإشكاليات؟

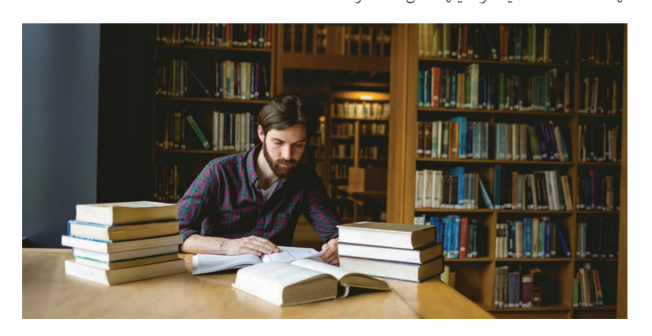


قلت: لابد للمسلمين -كجماعة وأفراد-من الوعى بهذه الإشكالات، وأثرها على الطلاب المسلمين، بل على الإنسان، ثم العمل لتوجيه العلوم إسلاميًّا عبر إعادة التكامل بين الشرعى والكوني، و إعداد وتوجيه مناهج العلوم الكونية وفق النظرة التوحيدية؛ لتكون دالة على الله مرتبطة بتعاليمه، محرِّكة لعقول وقلوب طلبة العلوم لربطها بالله تعالى وغايات خلقه لعباده، والقيم التي ارتضاها لهم؛ حتى لا يحدث الانفصام في شخصية طلاب العلم، ويجب التركيز على إيجاد نظام تعليمي بديل عن الفكر المتنكر لتعاليم الوحي، نظام ينبثق من روح الإسلام، من أجل تخريج الإنسان الصالح الذي يدرك حقيقة أصله، ووجوده ومصيره، بردِّها إلى المصادر الأساسية للمعرفة الإسلامية (القرآن والسنة)، والتأصيل لها تأصيلًا منهجيًّا، والاستمداد لها استمدادًا علميًّا، وتنقيتها من الأفكار

والتجارب التي ليس فيها مصلحة ثابتة، أو فائدة عائدة على الإنسان والمجتمع.

وبالنسبة لك يا عبد العليم فلتتأمل فيما يلي:

- دعاء النبي عَلَيْهُ، حين قال: «اللهم انفعنی بما علمتنی، وعلمنی ما ينفعنى، وزدنى علمًا». [الترمذي: ٣٥٩٩، وصححه الألباني].
- وقوله عِيناً: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاثة» وذكر منها «علم ينتفع به». [مسلم: ١٦٣١]
  - ماذا تفهم من الحديثين؟
- ماذا ينبغى أن يطلب الإنسان من أنواع العلوم؟
- هل لطلب العلم حَدُّ بحسب ما تفهمه من لفظ (زدنی علمًا)؟



بالعودة إلى مثال المدينة الواسعة، فأنت في زيارتك لها لابد أن تختار ما ستزوره من معالمها وما ستؤجل زيارته، وكذلك العلم، قال العلماء شراح الأحاديث: العلم كثير، والعمر قصير، فلا يُطلّب من العلم إلا النافع، والنافع ما يتعلق بأمر الدين، وأمر الدنيا فيما يعود فيها على نفع الدين، فعن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما، أنه قال: «العلم أكثر من أن يُحصى، فخذوا من كل شيء أحسنه» [جامع بيان العلم وفضله (١/ ٤٣٧)]، فدلّ هذا على أن كل علم مباح يفيد الإنسان في نفسه أو يفيد المسلمين من ورائه، فهو مُرَغّب في تعلّمه، مأجور عليه إن شاء الله تعالى بشرط النية الصالحة، وهو مما يُرجى أن يرفع الله به درجات عبده، مع مراعاة أولويات التعلم.

قال عبد العليم: أفهم من كلامك أن الإسلام يدعوني أن أتعلم العلم الشرعي الذي به أقيم ديني، وأجمع معه ما أستطيعه من العلوم الكونية في ضوء ضرورات وحاجات الأمة؟!

قلت: نعم، ولكن ينبغي ألا يكون طلبك للعلوم عشوائيًّا؛ فلابد لك من منهجية، وقبلها أن تدرك ما آتاك الله من الإمكانات، وتعرف ما لديك من نقاط القوة وما فيك من نقاط الضعف، وبناء على ذلك تأخذ من العلوم ما تستطيع، وما ينفعك ومجتمعك.

وهي طريقة قديمة عند المسلمين في طلب العلوم حين كانوا يقولون: لا يدع طالب

العلم نوعًا من العلوم المحمودة إلا وينظر فيه نظرًا يطلع به على مقصده وغايته، ثم إن ساعده العمر طلب التبحر فيه، وإلا اشتغل بالأهم منه واستوفاه، وأخذ من البقية أطرافها، فإن العلوم متعاونة وبعضها مرتبط ببعض.

فلتأخذ من كل علم بنصيب، دون نسيان العلوم الأخرى، كما تقول الحكمة: "خذ من كل شيء شيئًا، وخذ من شيء كلَّ شيء"، فيحاول الإنسان أن يأخذ معلومات في كل علم من العلوم، ثم ينظر العلم الذي يجد فيه رغبة وانشراح صدر وهواية وقدرة، فيتشعّب فيه ويتعمّق؛ وبهذه الطريقة لا يفوتك إدراك علاقات العلوم؛ فتعرف ما هو من دائرة اختصاصك وما هو بعيد عنها، فتعامل كلَّا منها بما يليق، وبهذا تدرك الفرق بين نصيحة الأئمة بمعرفة العلوم المترابطة، وبين التخبط في متاهة المعلومات المتناثرة، فإنهم يقصدون تعلُّم قدر نافع منها بشكل منهجيً، لا بشكل فوضوي.

وبناء على ذلك تحسن الموازنة في طلبك للعلم النافع بين الضرورات الأخروية فتقدمها، وتتبعها بالضرورات والحاجات الدنيوية، وتعتني بالكيف قبل الكم.



العلوم التي يحث الإسلام عليها تشمل كل علم نافع يهدف لتكوين الإنسان الصالح، ويزيد من الصلة بالله، ويمكنه من القيام بواجبات الخلافة في الأرض؛ سواء كان هذا العلم دينيًّا أو دنيويًّا، مادام أنه في الخلافة في الأرض؛ خدمة دين الله ولصالح عباده.

يبدأ السلم بتعلم ما لا يسعه الجهل به، وما يقيم به شعائر دينه وفروض ربه، ثم بعد ذلك يتعلم ما يتوافق مع قدراته وميوله من العلوم النافعة؛ الدينية والدنيوية، مخلصًا بذلك نيته لله تعالى، يبتغي رضاه وخدمة أمة الاسلام.

العلوم الكونيـة والدينيـة تتكامل ولا تتعارض، والدعـوة للاقتصار على أحدها دون الآخر خطأ لا ينبغي أن يقع فيه المسلمون، والمسلم يرتب أولويات بتعلم أمور دينه أولًا وما ينجيه بين يدي ربه، ثم بعد ذلك إما يتخصص في علوم الشرع، أو علوم الكون، أو يجمع بينهما إن كان قادرًا على ذلك.

النظام التعليمي الذي يجعل المعرفة التي يتم تعلمها في مؤسساته مجرَّدة من الأساس الديني والقيّمي، يكون مصدرًا للإشكال في بناء شخصية الإنسان، بل في إنتاج المعرفة. والنظام التعليمي الإسلامي الذي يكامل بين العلوم الكونية والشرعية لا يقدم معرفة مناسبة للمسلمين فحسب، بل للعالم كله، ويحل إشكالات فلسفة العلم، ونظرية المعرفة عند غير المسلمين.



الأصل في العلم الوارد في النصوص الشرعية أنه العلم بالله ويما جاء عن الله، فهو أصل العلم وأساسه، وبه يحصل الفلاح في الدنيا والنجاة في الأخرى.

وإذا ورد ذكر العلم في الكتاب أو السنة فهو علم الدين، وإن دخل فيه غيره فهو تبع له، لأنه العلم الذي أنزل الله به كتبه، وبعث به رسله، وجعله معيارًا للخير والشر، والحق والباطل، فهو أصح العلوم وأوثقها، وبه يُعرف الله ويعرف مراده من خلقه، وفيه بيان الحقائق الكبري في الكون، والإجابة على أسئلة الإنسان الوجودية، وهذا لا يعني التهوين من شأن العلوم الأخرى أو التزهيد فيها، بل هي تابعة للعلم الشرعي.







قد يكون من المناسب في هذا المقام البحث باستخدام الشابكة عن شخصيات عُرفت بالجمع بين العلوم الكونية والشرعية عبر التاريخ، وفي زماننا الحاضر، ولتكن الأمثلة عن هذه الشخصيات متنوعة من حيث الاختصاصات التي اشتهروا فيها (شريعة وطب، اجتماع وشريعة.. إلخ). قال ابن باديس -أحد علماء المسلمين في العصر الحديث- حاثًا على الاهتمام بالعلوم الكونية والاستفادة منها في بناء الإيمان وتطوير العمران: " قد دعانا الله الي العلم ورغَّبُنا فيه في غير ما آية، وأعلمنا أنه خلق لنا ما في السماوات وما في الأرض جميعًا، وأمرنا بالنظر فيما خلقه لنا، وأعلمنا أن في هذه المخلوقات أسرارًا بيُّنها القرآن واشتمل عليها، وكان ذلك من حجته العلمية على الخلق، فكان في هذا ترغيب لنافي التقصي في العلم والتعمق في البحث لنطلع على كل ما نستطيع الاطلاع عليه من تلك الأسترار، أسترار آيات الأكوان والعمتران، وآيات القترآن، فنتزداد علمًا وعرفانًا، ونزيد الدين حجة وبرهانًا، ونجنى من هذا الكون جلائل ودقائق النَّعم، فيعظم شكرنا للرّب الكريم الـمُنعم"



اقرأ النص مرة ثانية ثم اجتهد في إبداء خمس فوائد أو ملحوظات على النص، واستخلص الحكم الذي تراه مناسبًا عليه.



نشاط ختامي

اجتهد في توضيح ما توصلت إليه من دلالة مفاهيم: العلم، والعلم الشرعي، والعلم الكوني وما بينها من علاقة أو تمايز. بإمكانك عقد مقارنة بين ما كتبته في النشاط التمهيدي في بداية الكتاب مع ما ورد في الكتاب، ثم عبِّر عن المفاهيم بأسلوبك وعبارتك.



#### "من الخطأ على المسلمين ترك العلوم الكونية والاقتصار على العلوم الشرعية".. هل هذه المقولة صحيحة أم خاطئة؟

ارجع إلى كتاب «المنهج السليم في التعامل مع الشبهات» من هذه السلسلة، واقرأ فيه منهج معرفة الحقيقة بين العلم والدين.



| ے: | علا |
|----|-----|

# ا أجب بصح أو خطأ وصحِّح الخطأ:

| 7 |  |
|---|--|
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |

| الحضارة الإسلامية قامت على العلوم الدينية فقط.                                                                                     | ( ).1 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| يكفي أن أتعلم العلم الكوني وأهمل العلم الشرعي للنجاة يوم القيامة.                                                                  |       |
| العلم وسيلة التعرف على الله سبحانه وعمارة الأرض.                                                                                   |       |
| يبدأ المسلم بتعلم ما يقيم به شعائر دينه وفروض ربه وأصول معتقده، ثم بعد ذلك ما يستطيع من العلوم الكونية بما يتناسب مع قدرته ورغبته. |       |
|                                                                                                                                    |       |

| لم الشرعي؟                                         | ماذا نعني بالعا | 4 |
|----------------------------------------------------|-----------------|---|
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |
| A 26, 161 • 76, 161 • 76, 21,                      | i (••i, i       | 6 |
| أيك، التخصص بالعلم الكوني أم التخصص بالعلم الشرعي؟ | ايهما افصل بر   | 6 |
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |
|                                                    |                 |   |

# ها العلاقة بين العلم الكوني والعلم الشرعي؟

| <br> | <br> |
|------|------|
|      |      |
| <br> | <br> |
|      |      |
| <br> | <br> |
| <br> | <br> |
| <br> | <br> |
|      |      |
| <br> | <br> |
| <br> | <br> |
| <br> | <br> |
|      |      |
| <br> | <br> |
|      |      |
|      |      |
|      |      |
|      |      |
|      |      |
| <br> | <br> |
|      |      |
|      | <br> |
| <br> | <br> |
| <br> | <br> |
|      |      |
|      |      |
| <br> | <br> |



# حكم طلب العلم وفضله

أهـداف المحور

### في نهاية المحوريتوقع أن يكون القارئ قادرًا على أن:

- يشرح الأحكام الشرعية لطلب العلوم عامة والعلوم الشرعية خاصة.
- يتبين أسباب طلب العلوم عند الناس عمومًا والمسلمين خصوصًا.
- يبرز فضائل علوم الشريعة ومكانة أهلها وطلابها في الدنيا والآخرة وفضلهم على غيرهم.



دارت الأيام وجاء موعد لقاء جديد، ولخّص عبد العليم ما دار بيننا سابقًا، ووصل إلى سؤال محدد مفاده:

ما حكم طلب العلم في الإسلام؟

فقلت له: دعنا نقرأ أولًا النصوص الآتية:

قال عز وجل: ﴿ فَلُولَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَـنَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓاْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعَذَرُونَ ﴿ اللَّهِ التوبة: ١٢٢].

وقال على على العلم فريضة على كل مسلم» [ابن ماجه: ٢٢٤، وصححه الألباني].

- لماذا قال في الآية الأولى "طائفة منهم" ولم يقل كلهم؟
- هـل التفقه في الدين درجة واحدة أم درجات؟
- بحسب ما فهمت من الأدلة السابقة: ما الحكم الفقهى لتعلم العلوم الكونية والشرعية؟ وهل هما سواء من وجهة نظرك؟
  - ماذا تفهم من الحديث الشريف؟
  - هل كل علم شرعي يجب تعلمه؟

قلت لعبد العليم: بالنظر إلى الآية والحديث نستنبط أن هناك علمًا تَعَلَّمُه فرض على كل مسلم، ويُسمَّى عند الفقهاء الفرض العيني، وأن هناك علمًا تعلمه فرض على مجموعة من المسلمين لا كل المسلمين، وهو ما يُسمَّى بالفرض الكِفائي.

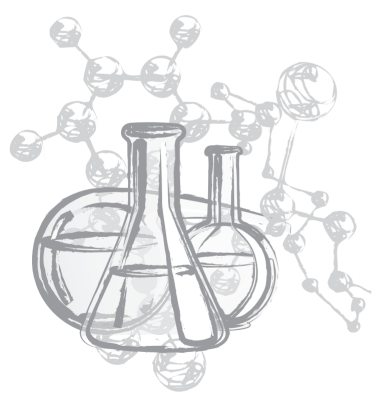
فتعلم العلوم من حيث الحكم الشرعي قسمان:

أ. علوم تعلمها فرض عين: أي كل مسلم مطالب بتعلمها، وإذا لم يتعلمها أثم عند الله تعالى؛ وهذه العلوم من العلوم الشرعية الضروريَّة للنجاة يوم القيامة؛ كبعض علوم العقيدة، وأحكام الصلاة وما يلحق بها، وأحكام العبادات الواجبة عليه، وأحكام الحلال والحرام في معاملاته.

ب. علوم تعلمها فرض كفاية: هي واجبة على الأمّة، فإذا تخصص فيها عدد كاف من أبنائها سقط الوجوب عن باقي أفرادها، وهذه العلوم التي يحتاجها المسلمون في حياتهم، وتشمل العلوم الشرعية والكونية.

فالتخصص في العلوم الشرعية للإفتاء والإرشاد والدعوة وتعليم الأمّة أحكام الدِّين فرض كفاية، كما قال عز وجل: ﴿ فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَافَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ فَعَلَيْهُمْ لَعَلَّهُمْ لَعَلَّهُمْ لَعَلَّهُمْ لَعَلَيْهُمْ اللَّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ فَعَلَيْهُمْ اللَّهِمْ لَعَلَّهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ لَعَلَيْهُمْ اللَّهِمْ اللَّهُمْ لَعَلَيْهُمْ اللَّهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ لَعَلَيْهُمْ اللَّهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ اللَّهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَلْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لِهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلِيْهِمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَيْكُولُونَ لَكُولُونَ لَكُولُونَ لَكُولُونَ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعِلْمُ لَعَلَيْهُمْ لَلْمُ لَلَيْكُولُونَ لَكُولُونَ لَلْ لَعْمَالِهُ لَهُمُ لَلْهُمُ لَلْكُولُهُمْ لَعُلَيْكُولُونَ لَكُولُونَ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَلْعِلْمُ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْهُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعِلْمُ لَعُلِيْكُولُ لَعَلَيْهُمْ لَلْكِيْعِمْ لَلْكِيْلِمُ لَعَلَيْكُمْ لَعْلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعُلْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعُلِكُمْ لَعِلْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعُلِكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعُلِكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعْلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لِعِلْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعُلِكُمْ لَعَلِكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمُ لِعَلْكُمْ لَعِلْمُ لَعِلْكُولُولُ لَعْلَيْكُمْ لَعُلْكُمْ لَعِلْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِهُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِهُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلْكُمْ لَعَلْكُمُ لَعَلِهُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلْكُمْ لَعَلِهُمْ لَعْلِكُمْ لَعَلِهُمْ لَعْلَيْكُمْ لَعُلِكُمْ لَعَلِهُ لَعَلِيكُمُ لَعَلِهُم

فقال: (طائفة منهم) ولم يقل كلهم، والآية وإن كانت واردة في علوم الشرع، إلا أننا نفهم منها أن العلوم الأخرى الضرورية للأمة مثلها، فهي فروض كفائية وعلى الأمة المئها، فهي فروض كفائية وعلى الأمة إيجاد العدد الكافي من أهل الاختصاص في كل المجالات التي تحتاجها، وإلا إثم كل أبنائها القادرين، وقد عاب الإمام الشافعي رحمه الله وهو أحد أئمة المسلمين الكبارعي على المسلمين في زمانه قلة اشتغالهم بالطب، حيث كان جُلُّ الأطباء من غير المسلمين، فقال كلمته المشهورة يعاتب المسلمين: "ضيَّعوا ثلث العلم -يعني علم الطب- ووكلوه إلى اليهود والنصاري" [سيرأعلام البلاء: (١٠/ ١٥)].



وليست كل العلوم الشرعية فرضًا عينيًّا واجب التعلم على الفور بل هي قسمان:

قسم ضروري لا يسع المسلم أن يجهله، وقسم ليس ضروريًا له على الضور، وليس من واجب الوقت بالنسبة **له** بل هو مستحب؛ فمثلًا كل مسلم بالغ عاقل يجب عليه أن يتعلم من أحكام الصلاة ما تصح به صلاته، أما أحكام الزكاة فلا يجب تعلمها على كل أحد؛ وإنما تجب على الغنى، فيجب عليه أن يتعلم منها ما يستطيع به أن يؤدي حقَّ الله في ماله، وأما الفقير الذي لا يملك نصاب الزكاة، فليس من واجبه تعلم أحكام الزكاة التفصيلية، ويكفيه أن يعلم أن الزكاة ركن من أركان الإسلام وتجب على المسلم بشروط، ومثل ذلك من سقط عنه الحج لعجز أو فقر، فلا يجب عليه تعلم أحكام الحج التفصيلية، بل يكفيه أن يعلم أن الحج ركن من أركان

الإسلام ويجب على المسلم بشروط، وتعلّم هذه المسائل بالنسبة له يكون مستحبًا في هذه الحالة.

وكذلك المرأة قبل الحيض، فإنه لا يجب عليها أن تتعلم أحكام الحيض، لكن إذا حاضت وجب عليها أن تتعلمها؛ لأنها لن تقيم العبادة إلا بذلك، ومثله من أراد أن يسافر، فيجب عليه أن يتعلم متى يكون سفره سفرًا تقصر به الصلاة، ومتى يجمع الصلاة، وغير ذلك من الأحكام التي تلزمه في السفر.

فبعض المسائل يكون تعلمها مستحبًّا في وقت وحال، وواجبًا في وقت وحال آخر، قال عبد الله بن المبارك رحمه الله: "لو أن رجلًا ليس له مال لم يكن عليه واجبًا أن يتعلم الزكاة، فإذا كان له مائتا درهم وجب عليه أن يتعلم كم يخرج، ومتى يخرج، وأين يضع، وسائر الأشياء على هذا" [الفقيه والمتفقه: ١/٣٧١].

> حكم الوجوب العيني يتعلق بالمسلم المكلِّف، فإن كان صغيرًا فعلى والديه تعليمه أمور دينه التي يحتاجها، قال تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ امْوُا قُوا أَنْفُسَكُرُ وَأَهْلِكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكَةٌ غِلاظٌ شِدَادٌ لَّا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَاۤ أَمَرَهُمٌ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞﴾ ﴿ [التحريم: ٦]، وقال ﷺ: «كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته» [البخارى:٢٥٥٤، ومسلم ١٨٢٩]، فعلى الوالدَين المسلمَين تعليم أولادهما ما يحتاجونه من أمور الدين ومن الآداب الإسلامية.







ارجع إلى كتاب «الانتماء للإسلام - واجبات وحقوق» من هذه السلسلة، وتعرَّف على واجبات المسلم تجاه دينه.

"كل ما وجب عمله وجب علمه"

لما سئل الإمام مالك عن طلب العلم قال: "كله خير، ولكن انظر إلى ما تحتاجه في يومك وليلتك فاطلبه".

ويعني بذلك: أنك لا تحقق عبادة الله إلا إذا تحصلت على العلم السلازم لأداء ما أوجبه الله عليك في يومك وليلتك، فوجب عليك تعلمه، فتعرف كيف تتوضأ وكيف تصلي وكيف تغتسل، وكيف تؤدي الركاة إذا كان لك مال، وكيف تحج إذا أردت الحج، وأحكام النكاح إذا أردت أن تتزوج، وأحكام الطلاق إذا أردت أن تطلق، وأحكام البيع لوكنت تاجرًا، ونحو ذلك من الأمور بحسب احتياجك.



## العلم الشرعي

علم، تعلمه واجب (فرض) عينى؛ وهو ما طلب الشارع تعلمه من كل فرد من أفراد المكلِّفين طلبًا جازمًا. ويترتب على تعلمه الثواب وعلى ترك تعلمه العقاب.

علم، تعلمه واجب (فرض) كفائي؛ وهو ما طلب الشارع تعلمه من مجموع المكلِّفين، ولم يطلبه من كل واحد منهم، فإن قام بتعلمه العدد الذي يكفى سقط عن الباقين، وإلا أثموا جميعًا.

> مثال ذلك: تعلم أحكام الطهارة والصلاة والزكاة والصوم والحج وبر الوالدين وصلة الأرحام وحسن الأخلاق.... إلخ

مثال ذلك: تعلم العلوم النافعة، وتعلم أحكام الجهاد في سبيل الله، وتعلم أحكام غسل الميت والصلاة عليه ودفنه..إلخ.

> قسم ضروري هو واجب الوقت ولا يسع المسلم أن يجهله كتعلم كيفية الصلاة

قسم ليس ضروريًا، وليس من واجب الوقت كتعلم مقدار الزكاة وإحكامها التفصيلية بالنسبة لمن لم يملك نصاب الزكاة الواجبة

- 1. على المسلم أن يتعلم فرض عينه من أجل تصحيح عقيدته وعباداته ومعاملاته وتقويم سلوكه وأفكاره، وَفق منهج رباني معزّز بالأدلة، فإذا تعلم الفرض العيني، فله بعد ذلك أن يتعلم ويتوسع في تعلم الأمور الشرعية أو الدنيوية، بما يسد به ثغرة من ثغرات المجتمع والأمّة، وهو مأجور على تعلمه وسعيه هذا، سواء أكان في أمور الدين أم في أمور الدنيا، إذا أخلص النية لله وقصد بذلك وجهه تعالى. وكلما تخصّص المرء في علم وأتقنه، كان ذلك أدعى إلى أن يبدع فيه ويكفي غيره منه، ولهذا قيل: (قيمة كل امرئ ما يحسن)، وهكذا يصير عندنا في المجتمع الإسلامي عالم بالشرع متخصص فيه، وطبيب مؤمن يخشى الله تعالى ويراقبه في معاملاته وفحوصاته المرضية، وسياسي يسهر على حفظ الدول والمجتمعات الإسلامية، ويضمن حقوق المسلمين ويلبي حاجاتهم، وقاض يحكم بالحق ويأخذ على يد الظالم المعتدي، وقل مثل هذا في باقى المهن والصنائع والتخصصات.
- إن التّزهيد في العلوم الشرعية أو العلوم الكونية، خطر كبير على الأمة الإسلامية ووجودها، وهو تضليل عن الحق، وصدّ عن سبيل الله.



للفروض الكفائية أمثلة كثيرة، اكتب مقالة عن أهم العلوم التي يتوجب على بعض المسلمين التخصص بها من وجهة نظرك في بلدك، وناقش المقالة مع أصدقائك المسلمين، ثم طوروا قائمة بفروض الكفاية في العلوم التي يحتاجها مجتمعك.



التقينا مجددًا على مائدة العلم والحوار، وبعد السلام بادرني عبد العليم بحماسة طالب العلم قائلًا: وصلنا لسؤال جوهري من الأسئلة التي طرحتها عليّ في البدايات، لماذا نتعلم؟

قلت: تأمَّل في قوله تعالى: ﴿ وَأَللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّ هَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْتًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفْعِدَة لللهِ لَعَلَكُم تَشْكُرُونَ ١٧٨ [النحل ٧٨]

- هل يولد الإنسان عالمًا أم جاهلًا؟
  - ما الذي يرفع عنه الجهل؟
- ما أدوات رفع الجهل واكتساب العلم التي أودعها الله في الإنسان وذكرتها الآية؟

الناس عامة يتعلمون لأن في فطرتهم حبًّا للتعلم والمعرفة، وحبًّا لتسهيل وتحسين حياتهم، وقد زرع الله في نفوسهم فضولًا للتعرف على الأشياء، ولولا هذا الفضول وهذا الحافز النفسى للمعرفة لما اكتشفَتُ حقائق الكون وقوانينه، ولولا التعلُّم ما أصبحت حياة الناس أفضل وأحسن عبر الزمن، و من كمال عقل الإنسان ورجاحته تطلعه إلى المعرفة والاطلاع، واكتساب المزيد من الخبرات والمهارات المُعينة له على ممارسة حياته وتنمية فكره، ولولا العلم والتعلم لما كان الإنسان إنسانًا يلبى حاجته وفضوله الغريزي الإنساني، ويطور من حياته للأفضل في شتى المجالات.



#### تشويق القرآن إلى علوم الأكوان:

من أساليب الهداية القرآنية إلى العلوم الكونية، أن يعرض علينا القرآن صورًا من العالم العلوي والسفلي في بيان بديع جذاب يشوقنا الى التأمل فيها والتعمق في أسرارها، وهنا يذكر لنا ما خبأه الله في السماوات والأرض لنشتاق إليه، وننبعث في البحث عنه واستجلاء حقائقه ومنافعه بدافع غريزة حب الاستطلاع ومعرفة المجهول، وبمثل هذا انبعث المسلمون في خدمة العلم واستثمار ما في الكون الى أقصى ما استطاعوا، ومهدوا بذلك السبيل لمن جاء بعدهم من الأمم، ولن نعز عزهم إلا إذا فهمنا وخدمنا العلم خدمتهم. [ابن باديس، أحد علياء اللسمون في تنسيره].

اقرأ النص مرة ثانية ثم اجتهد في إبداء خمس ملحوظات على النص واستخلص الحكم الذي تراه مناسبًا.





استدرك عبد العليم قائلًا: فماذا عن المسلمين؟ لماذا يتعلمون؟

قلت: المسلمون بشر من البشر، عندهم ذات الفطرة الباحثة عن المعرفة وحقائق الأشياء، ولديهم الرغبة ذاتها في تحسين الحياة بشكل عام، لكنهم يمتازون بدين اعتنى بالعلم أبلغ عناية؛ بيانًا لشرفه، وتعظيمًا لقدره وقدر أهله، وتوضيعًا لأنواعه ومصادره، وتوضيعًا لأثاره في الدنيا والآخرة، وإشادة بتعلمه وطلبه، وترهيبًا من القعود عنه؛ إما مباشرة، أو بعدم سؤال أهله.

وللعلم حير كبير في كتاب الله، وسنة رسول الله في الذلك دعنا نقرأ هذه النصوص ونستبط منها أسباب تعلم المسلمين وغاياتهم من طلب العلم، ونذكر نتيجة ما توصلنا إليه:

- قال تعالى: ﴿ أَقُرأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ( ) ﴾
   [العلق ١].
- وقال تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَللَّهُ ﴾ [عمد: ١٩].
- وقال تعالى مخاطبًا موسى وهارون عليهما السلام: ﴿فَاسَتَقِيمَا وَلَا نَتِّعَانِ سَبِيلَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللهِ الدونس: ١٨٩].
- وعن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: خرج رسول الله على ونحن في الصُّفَّة فقال: «أيكم يحب أن يغدو كل يوم إلى بُطَحَان، أو إلى الْعَقيق، فيأتي منه بناقتين كُومَاوَيْنِ في غير فيأتم، ولا قطع رحم؟»، فقلنا: يا رسول الله نحب ذلك، قال: «أفلا يغدو أحدكم إلى المسجد فيعلم، أو يقرأ آيتين من كتاب الله عز وجل، خير له من ناقتين، وثلاث خير له من ثلاث، وأربع خير له من أربع، ومن

أعدادهن من الإبل» [رواه مسلم: ٨٠٣]. [(الصفة) موضع مظلل من المسجد الشريف كان فقراء المهاجرين يأوون إليه، (بطحان) اسم موضع بقرب المدينة، (العقيق) واد بالمدينة، (كوماوين) الكوماء من الإبل العظيمة السنام]

- وجاء رجل من مُرَادٍ إلى رسول الله وهو وعلى الله عنه الله عنه الله عنه الله على الله على الله على الله على الله عليه وسلم: «ما جاء بك؟» قال: ابتغاء العلم، قال: «فإن الملائكة تضع أجنحتها لطالب العلم رضًى بما يصنع». [رواه الحاكم في المستدرك: ٣٤١].
- وجاء في بعض الآثار: "اغد عالمًا، أو متعلِّمًا، أو مستمعًا، أو محبًّا، ولا تكن الخامس فتهلك" [جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر: ١٥١]، قال ابن عبد البر:

- الخامسة التي فيها الهلاك معاداة العلماء وبغضهم، ومن لم يحبهم فقد أبغضهم أو قارب ذلك وفيه الهلاك، والله أعلم.
  - ١- ماذا تفهم من النصوص السابقة؟
- ٢- بماذا أمر الله في أول الآية الأولى؟ وهي أول كلمة نزلت في الإسلام.
  - ٣- بماذا أمر الله في الآية الثانية؟
- السبيل الذي نهى الله نبييه موسى وهارون عليهما السلام عن سلوكه في الآية الثالثة؟
  - ٥- بماذا أمر النبي عَلَيْةٍ أصحابه؟
- ما الذي جاء بصفوان بن عسال إلى رسول الله عَلَيْهِ؟ ما غايته؟ هل وافقه النبي عَلَيْهٍ دلك برأيك؟ وشجعه؟ لماذا فعل النبي عَلَيْهٌ ذلك برأيك؟

#### نتيجة أولى:

المسلمون يمتثلون أوامر الله سبحانه في كتابه القرآن الكريم، حين أمرهم بالتعلم وسلوك طريق العلم ونهاهم عن طريق الجاهلين.

#### نتيجة ثانية:

يتعلم المسلم العلم؛ امتثالًا لأمر النبي هي الذي حض المسلم على العلم ودراسة القرآن وفرائض الدين، ورغبة في تحصيل الأجر الذي تحدث عنه هي .



المسلم يتعلم العلم؛ لأن الله تعالى يحبه ويرضاه، فهو عبادة جليلة من أجل العبادات، يرفع الله أصحابها في أعلى الدرجات، ويثيبهم الثواب الذي وصفه النبي في الله أصحابها في أعلى الدرجات، ويثيبهم الثواب



كان عبد العليم يستمع ويفكر وعلى وجهه دلالات الرضا والسرور والافتخار، فقد وجد في طلب العلم في الإسلام ما يوافق فطرته الباحثة عن المعرفة واكتشاف كل غامض، وزاد سروره أنه في بحثه عن المعرفة سيأخذ أجرًا وثوابًا من خالق الأكوان؛ لأنه يمتثل أمر ربه ويتبع تعاليم نبيه بالبحث والتعلم، فتساءل عن مكانة العلم الشرعي في الإسلام، وعن أجر طالب العلم، ومكانة العالم بِاللَّهِ وبدينه، ولم يُخف عجبه من جوابي أن طلب العلوم الشرعية يُعدُّ عبادة عظيمة الأجر، وأنها السبيل الموصلة للجنة، وكان مما قلته له:

إن فضائل علوم الشريعة ومكانة أهلها وطلابها في الدنيا والآخرة عالية كبيرة جليلة في دين الإسلام؛ وإن الصفحات الطوال تضيق عن إيراد الأدلة والنصوص التي تبين فضل العلوم الشرعية وطلابها، بل قد أفرد العلماء القدامي والمحدِّثون مؤلفات في فضل العالم والمتعلم وآدابهما.

(العلـم لا يَعدلـه شـيء لِمـن صحّـت نيّتُـه) أحمـد بـن حنبـل، أحـد أئمـة المسلمين الكبار.

### اقرأ النصين التاليين وتفكَّر فيهما:

- قال الله تعالى: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ الْيَلِ سَاجِدَاوَقَآيِمَا يَحْدَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوُا رَحْمَةَ رَبِّهِ مَّ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۖ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل
- وعن أبي الدرداء -رضي الله عنه-قال: سمعت رسول الله علي يقول: «من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا، سَهَّل الله له طريقًا إلى الجنة، وإن الملائكة لتضع أجنحتها رضًا لطالب العلم، وإن طالب العلم يستغفر له من في السماء والأرض، حتى الحيتان في الماء، وإن فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب، إن العلماء ورثة الأنبياء، إن الأنبياء لم يورثوا دينارًا

ولا درهمًا، إنما ورثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر» [رواه ابن ماجه: ٢٢٣، وصحمه الألبان].

- ١- ماذا تفهم من النصين السابقين؟
- الآية الأولى: هل يستوي العالم وغير العالم؟ ماذا تفهم من ذكر الله لهذه الحقيقة؟ لماذا ختم الله الآية بقوله إنما يتذكر أولو الألباب؟ من هو العالم المشار اليه في الآية؟ ما صفاته كما جاءت في الآية؟
- ما الأجر المترتب على طلب العلم كما ورد
   في الحديث؟
- العالم على العابد؟ ولماذا له هذا الفضل الكبير؟



ما سبق من الآية والحديث يدل على فضل العلم والعمل به، وما للعلماء العاملين من مكانة عالية، ويخبر عن الفرق بينهم وبين الجُهَّال، فالعلماء هم ورثة الأنبياء، لأن العالم هو الذي ينوّر للناس وللعابدين طريقهم إلى الله سبحانه وتعالى، وهو الذي يحذرهم من مكائد الشيطان ومكره، وتبيان الطريق الصحيح منوط بأهل العلم، لهذا تميز العالم عن العابد بهذا المعيار.

والله تعالى جعل العلماء من أولى الأمر الذين تجب طاعتهم والرجوع إليهم، قال الله: ﴿ يَا يُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]، جاء عن كثير من أهل العلم أن المقصود بأولى الأمر هنا العلماء الفقهاء، والله تعالى قَـال: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي ٱلْأَمَرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنَابِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨٣]، وقال: ﴿ فَسَّ مُوا أَهُلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ٧٧٠ [الأنبياء: ٧]، فأوجب علينا الرجوع إليهم والأخذ بأقوالهم الصادرة عن علمهم

ليس هذا وحسب، بل أخبر الله أن الذين يخشونه حقًّا هم العلماء، فقال: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُوُّأُ ﴾ [فاطر: ٢٨]، وقرن شهادتهم بشهادته وشهادة ملائكته على أعظم حقيقة وهي التوحيد، فقال: ﴿ شَهِدَاللَّهُ أَنَّهُ لَاۤ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَةِكَةُ وَأُوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ ۚ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ا ٱلْعَرَيِذُ ٱلْحَكِيمُ اللهِ [آل عمران: ١٨].

ويكفيك في معرفة فضل صاحب العلم أنه يؤجر وهو حالس في مكانه يعلمه وتفكيره فِ العمل بهذا العلم؛ كما قال عَلَيْهُ: «ثلاث أقسم عليهن، وأحدثكم حديثًا فاحفظوه: إنما الدنيا لأربعة نفر؛ عبد رزقه الله مالًا وعلمًا فهو يتقى فيه ربه ويصل فيه رحمه ويعلم لله فيه حقًا، فهذا بأفضل المنازل، وعبد رزقه الله علمًا ولم يرزقه مالًا فهو صادق النية يقول: لو أن لي مالًا لعملت بعمل فلان فهو بنيّته فأجرهما سواء» [رواه الترمذي: ٢٣٢٥، وقال: حديث حسن صحيح].

فتأمّل كيف أوصل العلم الرجل الأول لاستعمال المال في طاعة الله فصار بأفضل المنازل، وتأمَّل كيف أوصل العلم الثاني -وهـو فقيـر ليـس عنـده شـيء- إلـي منزلـة يؤجر عليها بأجر الأول دون أن يتصدق بشى من المال، لكنه أخذ أجر النية المتأتية من التفكير الناتج من العلم المخزون بين حوانحه.



والمقصود بالعالم في كل ما سبق العالم الرباني العامل بعلمه، كما قال الله عز وجل: ﴿وَلَكِن كُونُواْ رَبّنِتِكِنَ بِمَا كُنتُم تُعَلِّمُونَ الْكِنبَ وَجِلاً الله عَرز وجل: ﴿وَلَكِن كُونُواْ رَبّنِتِكِنَ بِمَا كُنتُم تُعَلِّمُونَ الْكِنبَ وَبِمَا كُنتُم تُعَلِّمُونَ الْكِنبَ [آل عمران: ٢٩]، فالعالم ونيما أذا لم يعمل بعلمه ولم يوصله علمه إلى الله وإلى عبادة الله، لا يكون داخلًا في دائرة الفضل والتفضيل فيما أوردناه آنفًا.

قلت لعبد العليم: كفى بما سبق شرفًا، وكفى بهذه الرتبة أجرًا عظيمًا لمن صار من أهل العلم بل من طلابه، وإذا أراد الله بك خيرًا يا عبد العليم فسيفقهك في الدين، كما قال الرسول عليه «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين» [رواه البخاري: ٧١، ومسلم: ١٠٣٧]، فحينها تنال بشارة النبي عليه الله به طريقًا طريقًا يلتمس فيه علمًا سهًل الله به طريقًا إلى الجنة» [رواه مسلم، ٤٨١٤]، وهذه هي غاية الغايات ومنتهى الإرادات.

فالإنسان يكون خاسرًا إذا ترك العلم، أو ترك طلب العلم بعد الفضل السابق كله.

قال عبد العليم: أرغب بطلب العلم رغبة كبيرة، لكنني أخشى من بعض العوائق التي قد تعترض طريقي.

قلت له: طلب العلم فيه بذل للجهد والوقت، ويحتاج إلى رغبة داخلية وإرادة جازمة، ولا تأتي هذه الإرادة إلا بمحرِّكات لها، وأهمها الإيمان، ومعرفة فضل العلم، وثواب العلماء، ومعرفة درجاتهم عند الله عز وجل، والمسلم يطلب العلم الشرعي،

ويحرِّك نفسه لتعلمه وتعليمه، ويتفكر ويقول في نفسه:

إن الله أمرني بالعبادات والطاعات، ولا أقدر على أدائها إلا بالعلم.

ونهاني عن المعاصي والآثام، ولا أقدر على اجتنابها إلا بعد معرفة قبحها، وسوء عاقبتها، ولا يتم ذلك إلا بالعلم.

وإن الله عز وجل أوجب علي شكر نعمه الظاهرة والباطنة، ولا أقدر على معرفتها، وطاعة الله فيها، إلا بالعلم.

وأمرني سبحانه بإنصاف الخلق، ولا أقدر على إنصافهم إلا بعد معرفة حقوقهم، وما يجب لهم، ولا يتم ذلك إلا بالعلم.

وأمرني سبحانه بالصبر على بلائه، ولا أقدر على ذلك إلا بعد معرفة ثواب الصبر، وحسن عاقبته، ولا يتم ذلك إلا بالعلم.

وأمرني سبحانه بعداوة الشيطان وأتباعه، ولا أقدر على ذلك إلا بعد معرفة كيده وخطواته، ولا يتم ذلك إلا بالعلم... وهكذا، فيكون هذا من أعظم الدوافع لطلب العلم.

إذا أردت معرفة أهمية العلم وفضله ورتبته وفضل ورتبة المشتغلين به، فتأمل معى هذه العبارات التي قالها أحد الصحابة:

"تعلم وا العلم، فإنَّ تعلم له حسنة، ودراسته تسبيح، والبحث عنله جهاد، وتعليم له لن لا يعلمه صدقة، وبذله لأهله قرية، وهو منارسبيل أهل الجنة، والأنس في الوحدة، والصاحب في الغربة، والدليل في الظلمة، والمحدِّث في الخلوة، والسِّنان على الأعداء، يرفع اللُّه بِه أقوامًا فيجعلهم في الخير قادة، وفي الهدى أئمة يقتدى بهم، وترمق أعمالهم، وترغب إليهم الملائكة بأجنحتها، وكل رطب ويابس يستغفر لهم، حتى حيتان البحر وهوام الأرض وسباء الرمل ونجوم السماء، ألا إن العلم حياة القلوب من العمي، ونور البصر من الظُلُم، بِه يطاع اللَّه، وبِه يعبد، وبِه يحمد اللَّه، وبِه يُوحُد، وبِه توصل الأرحام، ويُعرف الحلال من الحرام، هـ و أمـام العقـل، وهـ و إمـام العقـل، والعمـل تابعـه، يلهمـه الله السـعداء، ويحرمـه الأشقياء، ولا خيرية عبادة بغيرتفقه، ولا خيرية قراءة بغيرتدبر" [ابن عبدالر في جامع بيان العلم وفضله: ١/ ٥٤-٥٥، و كتباب الفقيه والمتفقه للخطيب البغيدادي: ١/ ١٠٠، وأخيلاق العلياء، للآجيري: ٣٤ – ٣٥].

نتعلم لأن طلب العلم ضرورة بشربة وفريضة شرعية، فلا يكون الإنسان إنسانًا إلا بالعلم، ولا يكون المسلم مسلمًا إلا بالعلم.

العلم لا بعدله شيء.

لا يستوي من يتعلم أوكان عالمًا مع غير المتعلم والجاهل.

طلب العلم من أسباب دخول الجنة والنجاة من النار.

العلم الشرعي نوريستضيء به العبد؛ فبه يعرف كيف يعبد رب يعامل عباده، فتكون مسيرته في ذلك على علم وبصيرة.

علماء الشريعة هم ورثة النبي ﷺ.



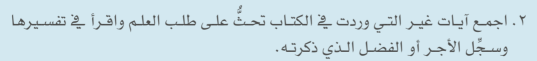


ارجع إلى كتاب «الأركان الخمسة حكم وأسرار» من هذه السلسلة، واقرأ بعضًا من محاسن الإسلام في أركانه الخمسة الجليلة.



#### ١. ابحث في القرآن الكريم عن المعانى التالية:

- العلم نعمة ورحمة من الله ومنّة منه سبحانه، من مفاتيح الجواب: [الكهف: ٢٥]
   و[آل عمران: ١٦٤].
  - ♦ العلم مجلبة للثناء، من مفاتيح الجواب: [الأنياء: ٧٨ ٧٩].
- ♦ العلم يعطيك القوة وهو المرشِّح للسيادة، من مفاتيح الجواب: [البقرة: ٣٠-٣١]،
   و[البقرة: ٢٤٧].
  - العلم يجعلك تعقل الأمور، وتبصر الحقائق، من مفاتيح الجواب: [العنكبوت: ٣٣].
    - الأنبياء سافروا لطلب العلم، من مفاتيح الجواب: [الكهف: ٦٠].
      - العلم يُكسب الخشية، من مفاتيح الجواب: [فاطر: ٢٨].
    - ♦ العلم يؤهلك لشهود الحق، من مفاتيح الجواب: [آل عمران: ١٨]و [سبأ: ٢].
    - ♦ العلم مؤهّل للاتباع والرئاسة، من مفاتيح الجواب: [النحل: ٤٣]، [يوسف: ٥٥].





٣. ابحث عن أحاديث غير التي وردت في الكتاب تحث على طلب العلم، واقرأ في شرحها وسجِّل الأجر المترتب على طلب العلم.

# أجب بصح أو خطأ وصحِّح الخطأ:

| <ul> <li>١. ( ) هذا الدين يقوم على قاعدتين هما: لا نعبد إلا الله، ولا نعبد الله إلا بما شرع؛     وتحقيق عبادة الله بما شرع لا تكون إلا بطلب العلم الذي نحتاجه لنقوم بهذه العبادة التي     فرضها الله علينا والتي خلقنا من أجلها.</li> </ul>                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7. ( ) على طالب العلم أن يقدم تحصيل ما يجب عليه على ما يُستحب، واشتغاله بالمستحبات وإضاعة الواجبات هو من زيوف طلب العلم وعوائقه.                                                                                                                                                         |
| <ul> <li>٣. ( ) أمثلة الفرض الكفائي: معرفة الله وحده لا شريك له في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته إجمالًا، ومعرفة نبيه محمد في ووجوب اتباعه في كل ما أمر واجتناب ما نهى عنه وزجر، وأن شريعته ناسخة لغيرها وغير ذلك.</li> </ul>                                                          |
| <ul> <li>٤. ( ) دراسة علوم اللغة العربية والبلاغة وأصول الفقه ومصطلح الحديث وعلوم القرآن يطلب منها ما يحقق المقصود الأصلي، وهو القيام بعبادة الله تعالى التي خلقنا من أجلها، فيكفي كل المسلمين من ذلك ما يحتاجونه لفهم القرآن والسنة، والقيام بما أوجبه الله عليهم من عبادته.</li> </ul> |



# اشرح قاعدة "ما وجب عمله وجب تعلمه" بأمثلة من عندك.



#### املاً الجدول بأرقام ما يناسبه من الجمل الآتية:

- ١. هو تعلم المكلُّف ما لا يؤَّدى الواجب الذي تعيَّن عليه فعله إلا به.
- ٢. هو تعلم العلوم التي لا بد للناس منها في إقامة دينهم ودنياهم.

٣. تعلم كيفية الوضوء/٤. تعلم كيفية الصلاة/٥. تعلم أحكام البيع والشراء لمن يبيع ويشترى/٦. تعلم أحكام النكاح والطلاق/٧. معرفة أمراض القلب وعلاجها كالحسد، والعجب/٨. حفظ القرآن كاملًا والأحاديث الشريفة/٩. علم الفقه /١٠. علم اللغة /١١. الطب والرياضيات والفيزياء/١٢. الصنائع التي هي سبب قيام مصالح الدنيا كعلم الهندسة والزراعة والصناعة.

| أمثلة عن<br>الفرض الكفائي | أمثلة عن الفرض<br>العيني | تعريف الفرض الكفائي<br>في طلب العلم | تعريف الفرض<br>العيني في طلب العلم |
|---------------------------|--------------------------|-------------------------------------|------------------------------------|
|                           |                          |                                     |                                    |
|                           |                          |                                     |                                    |
|                           |                          |                                     |                                    |
|                           |                          |                                     |                                    |
|                           |                          |                                     |                                    |
|                           |                          |                                     |                                    |
|                           |                          |                                     |                                    |
|                           |                          |                                     |                                    |

| ١. العلم موجب للخشية.                                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                           |
| ٢. العلم موجب للاتباع.                                                                                                    |
|                                                                                                                           |
| ٣. العالِم أفضل من العابد.                                                                                                |
|                                                                                                                           |
| ٤. العلم لا يعدله شيء.                                                                                                    |
|                                                                                                                           |
|                                                                                                                           |
| أجب:                                                                                                                      |
| ١. لماذا يطلب الناس العلوم بأنواعها؟                                                                                      |
|                                                                                                                           |
|                                                                                                                           |
| ٢. لماذا يطلب المسلمون العلوم بأنواعها، ومنها العلم الشرعي؟                                                               |
| ٢. لماذا يطلب المسلمون العلوم بأنواعها، ومنها العلم الشرعي؟                                                               |
| <ul> <li>٢. لماذا يطلب المسلمون العلوم بأنواعها، ومنها العلم الشرعي؟</li> <li>٣. عدد خمسًا من فضائل طلب العلم.</li> </ul> |
|                                                                                                                           |
|                                                                                                                           |
| ٣. عدِّد خمسًا من فضائل طلب العلم،                                                                                        |



# أولويات التعلم

أهـداف المحور

### في نهاية المحوريتوقع أن يكون القارئ قادرًا على أن:

- يرتب الأولويات في التعلم الشرعي ابتداءً من ضرورة إقامة دينه
   على عقيدة سليمة.
- يتوصل لمعرفة نواقض الإيمان الاعتقادية والقولية والفعلية.
- يتوصل لقرار في اختيار العلوم الشرعية التي سيدرسها والتي سيؤجلها أو يتركها.



قال عبد العليم: قد فهمت معنى الفرض العينى والكفائي، ولا زلت بحاجة لمزيد إيضاح لفكرة ما لا يسعني جهله، والعلوم الضرورية التي ينبغي أن أبدأ بها، وأريد بيانًا بالعلوم الشرعية المهمة.

قلت: بالعودة لمثالنا الأول في تشبيه العلم بالمدينة الجميلة الكبيرة التي ستزورها لكن وقتك فيها محدد، ألا ينبغي عليك أن تعرف أجمل معالمها التي لا ينبغي أن تفوتك؟ وأهم أسواقها التي ستفيدك زيارتها؟ وبناء على ذلك ترتب زيارتك وفق الأهم فالمهم، بحسب ما يتسع له وقتك ويحقق غايتك؟

كذلك مدينة العلم، فلا شك أن علوم الشريعة كلّها مهمة لانتظام حياة الإنسانية وسيرها على طريق هداية الأنبياء، الذين جاؤوا لصلاح دنيا الناس وآخرتهم، لكنها

متفاوتة في الأهمية، ولذا ينبغى ترتيب أولويات ما تتعلم، والبدء على مستوى فرض العين؛ لأن التفريط في تعلمه خطير، وذلك بمعرفة العقيدة السليمة، وترسيخ الإيمان الصحيح، ومعرفة نواقض الإيمان، وما يتوجب عليك تعلمه من أحكام الفقه والعبادات وأخلاق النفس والمعاملة، وهذا ما نتعلمه من حديث جبريل عليه السلام:

#### تأمّل ثم أجب:

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: «بينما نحن عند رسول الله عَيْكِيُّ إذ طلعَ علينا رجلٌ شديدٌ بياض الثياب، شديدٌ سواد الشَّعَر، لا يُرى عليه أثرُ السَّفَر، ولا يعرفُه منا أحد، حتى جلسَ إلى النبيِّ عَلَيْ فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضَعَ كفيه على فَخذَيه، وقال: يا محمد، أخبرني عن الإسلام. فقال رسولُ الله عَلَيْ الإسلامُ أن تَشْهَدَ أن لا إله إلا الله وأن محمّدا رسولُ الله، وتُقيمَ الصلاة، وتُوَتِي الزكاة، وتَصومَ رمضانَ، وتَحُجَّ البيتَ إن استطعت إليه سبيلا. قال: صدفت قال: فعجبنا له يَسَأَلُه ويُصَدِّقُه. قال: فأخبرني عن الإيمانِ. قال: أن تُؤمنَ بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالله كأنك خيره وشرّه. قال: فن تعنبد الله كأنك عن الإحسانِ. قال: أن تعنبد الله كأنك عن الماعة. قال: ما المسؤولُ عنها بأعلم من الساعة. قال: فأخبرني عن المائل. قال: فأخبرني عن أماراتها. قال: أن تلد الأمة ربَّتها، وأن ترى الحُفاة العُراة العالة رعاء الشاء يتَطاولون

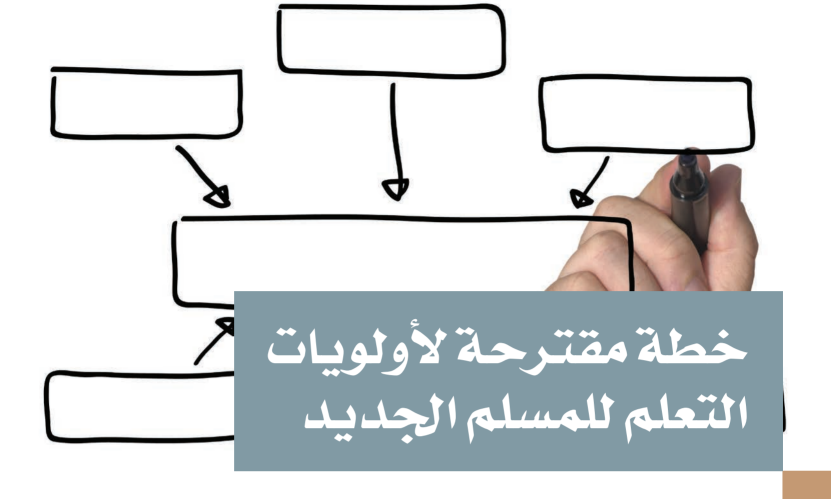
في البُنْيانِ. قال: ثم انطلَقَ، فلبثَتُ مليًّا، ثم قال: يا عمرُ، هل تدري مَن السائلُ؟ قلَتُ: اللهُ ورسولُه أعلمُ. قال: فإنه جبريلُ أتاكم يُعلِّمُكم دينكم». [أخرجه مسلم: ٨].

- ما الفكرة العامة للحديث؟
- عن ماذا سأل جبريل؟ ما هي المواضيع
   التي استفسر عنها؟
- ما أهمية الإجابة على تلك الأسئلة
   من وجهة نظرك؟
- ماذا تفهم من قول رسول الله ﷺ:
   «فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ أَتَاكُمُ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ»؟

هذا الحديث أصل من أصول الإسلام، وهو حديث عظيم القدر، كبير الشأن، جامع لأبواب الدين كله بأبسط أسلوب، وأوضح عبارة، وقد سمًّاه بعض العلماء بحديث "أمّ السُّنّة" كما كانت الفاتحة "أم القرآن"؛ لأن جميع ما في السنة يمكن أن يرجع إلى ما في السنّة "كما كانت الفاتحة وصفًا جامعًا لهذا الحديث أفضل من قوله وفي (فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم)، فجميع علوم الشريعة راجعة لهذا الحديث ومتشعبة عنه، وقد اشتمل على شرح جميع وظائف العبادات الظاهرة والباطنة؛ من عقود الإيمان، وأعمال الجوارح، وإخلاص السرائر والتحفظ من آفات الأعمال.

وقد تناول الحديث مراتب الدين الثلاث: الإسلام والإيمان والإحسان، وهذه المراتب عظيمة جدًّا؛ لأن الله سبحانه وتعالى علَّق عليها السعادة والشقاء في الدنيا والآخرة، وبين هذه المراتب ارتباط وثيق، وهي أول ما يجب على المسلم تعلمه من أمور دينه.

وهذا الحديث الجليل يضع منهجًا علميًّا ومنهجًا تعليميًّا لمن أراد العلم والتعلُّم.



قال عبد العليم: هل يمكن أن تقترح علىّ برنامجًا أو خطة للتعلم على ضوء هذا الحديث الشريف؟

قلت: أبشر، وهاك خطة مقترحة لما طلبت:

١- بما أنك نطقت الشهادتين لا بد أن تبدأ بتعلم معناهما؛ لأنهما مفتاح الإسلام وخلاصته، فتتعلم التوحيد امتثالًا لأمر اللَّه حين قال: ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُۥ لَاۤ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَنبك وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ [محمد: ١٩]، حتى يتعلق قلبك بالله عز وجل، وتعلم أن العبودية المطلقة لله عز وجل وإسلام الوجه له تعنى الانقياد لطاعته، والتخلص من جميع قيود الهوى والشهوات.

ومن الكتب المفيدة في شرح هذه المعانى كتاب: "الأركان الخمسة حكّم وأسرار" من هذه السلسلة.

شم تتعلم شيئًا موجزًا عن أركان الإيمان الستة: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره؛ حتى تقيم تصوراتك عن الله ورسوله والغيب كما هي في الكتاب والسنة.

ومن الكتب المفيدة في شرح هذه المعانى كتاب: "الأركان الخمسة"، و"لماذا أنا مسلم؟" من هذه السلسلة.

 ٢ ومن الأهمية بمكان أن تتعلم نواقض الإيمان الاعتقادية والقولية والفعلية لتتجنبها:

- نواقض الإيمان بالاعتقاد: كالتكذيب أو الشك في شيء من أركان الإسلام الخمسة، أو أركان الإيمان الستة، أو ما عُلِم من دين الإسلام بالضرورة، واستحلال أي شيء من المحرمات وإن لم يفعلها هذا المستَجلُّ.
- نواقض الإيمان بالقول: كسّبِ الله تعالى، أو نسبة النقص إليه -جل وعـلا- أو الاستهزاء به، أو بكلامه وكتابه، أو سبِ الرسول على أو أحد الرسل عليهم السلام أو سبِ الملائكة، أو سبِّ دين الإسلام، أو دعاء الأولياء والصالحين أو أي مخلوق، والاستغاثة بهم عند الكرب والشدة، وسؤالهم ما لا يقدر عليه إلا الله تعالى، وكذلك الاستعادة بهم.
- نواقض الإيمان بالفعل: بصرف أي عبادة من العبادات لغير الله جل وعلا؛ كالنذر لغير الله سبحانه، أو الذبح لغيره تعالى. ومن الأفعال أيضًا: الاستهانة بالمصحف الشريف، أو إلقاؤه في القادورات، وتعظيم أي شيء من شعائر الكفار؛ كالصليب، أو أي شيء خاص بشعائر غير المسلمين الدينية؛ عالمًا، عامدًا، راضيًا بذلك.

فتتعرف على الاعتقاد والقول والفعل الذي ينتفي به إيمان العبد ويزول، ويخرجه من دائرة الإسلام والإيمان إلى دائرة الكفر والعياذ بالله؛ لأن في هذا الهلاك، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدْمِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَكُمْ تَوَهُو كَالْأَخِرَةِ فَكُمُتُ وَهُو كَافُولَكِهُ مَن يُرْتَدِدْمِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَكُمْ وَهُو كَافُولَكِهُ مَن يُرْتَدِدْمِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَكُمُ وَهُو كَافُولَكِهُ وَمَن يَرْتَدِدْمِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَكُمُ وَهُو كَافُولَكِهُ وَمَن يَرْتَدِدْمِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَكُمُ وَهُو كَافُولَكِهُ وَمَن يَرْتَدِدْمِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنْكُمُ وَهُو وَمَن يَرْتَدِدْمِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنْكُمُ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ اللَّاكُ وَالْأَخِرَةِ وَاللَّهُ عَنْ لِللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَيْكُولُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلِيلًا وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِيلًا عَلَيْكُمُ فَي اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ عَلَيْكُولُ وَاللَّهُ وَلَكُولُ وَلَهُ وَلِيلًا لَهُ اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلِيلًا وَاللَّهُ وَلَيْهُ وَلِيلًا عَلَيْكُمُ عَنْ فِيلًا خَذَلِكُونَ اللَّهُ وَمَن يَرْتُدُونَ وَلَهُ عَنْ فِيلًا خَذَلِكُونَ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَلَكُولُولُ وَاللَّهُ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَلِيلًا عَلَيْكُولُ وَاللَّهُ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَلِيلًا عَلَيْكُولُ وَاللَّهُ وَلِيلًا عَلَيْكُمُ وَلِيلًا عَلَيْكُولُ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَلِكُولُ وَلَا لَكُولُكُولُ وَلَا لَهُ وَلَا لَكُولُ وَلَهُ وَلِيلُهُ وَلِيلًا عَلَيْكُولُ وَلَا لَا لَكُولُ وَلِيلُولُ وَلِيلُولُ وَلِيلُولُ وَلِيلُولُ وَلِيلُولُ وَلَا لَا لَا لَهُ وَلَا اللَّهُ وَلِيلُهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَا عَلَاللَّهُ وَلَلْكُولُ وَلَا عَلَيْكُولُولُ وَلَا عَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِيلُولُ وَلَا لَهُ عَلَا عَلَاللَّهُ وَلَّا لَا لَهُ وَلِلْكُولُ وَلَّهُ وَلِهُ وَلَا عَلَاللَّهُ وَلَّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولِ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُولُ وَلِلْكُولُولُ وَلْمُلْكُولُ وَلِلْكُولُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُولُ وَلِلْكُولُولُ وَلِلْكُولُولُ

ومن الكتب المفيدة في معرفة بطلان أهم المعتقدات المنتشرة في زماننا كتاب "لماذا أنا مسلم؟" من هذه السلسلة، مع قراءة كتاب في العقيدة يتحدث عن نواقض الإسلام.

وعليك بالتوجه إلى كتاب الله تعالى، فتبدأ بحفظ سورة الفاتحة وقصار السور مع شرح معناها لتقرأها في صلاتك.

وتجعل لك وردًا من تلاوة القرآن الكريم مع التدبُّر والتفكُّر في معانيه، امتثالًا لأمر الله: ﴿وَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴿الله للناس، يشرح به ضور وهدى أنزله الله للناس، يشرح به صدورهم، ويثبت به نفوسهم، وفيه إجابة على كل أسئلتك الإيمانية، وهو بركة كله، وخير وأجر عظيم كله، وله من الأثر في النفوس والقلوب ما يدركه كل من قرأه.

قَالَ الله عز وجل: ﴿قَدْ جَآءَكُم مِّنَ اللّهِ نُورٌ وَكِتَبُ مُبِينُ ﴿ اللّهُ يَهْدِى بِهِ اللّهُ مَنِ التَّبَعَ رِضُوانَهُ اللّهُ السَّلَامِ وَيُحْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهَ الدة:١٥-١٦].

فينبغى أن تحفظ شيئًا من آيات القرآن الكريم وتتعلم شيئًا من إجابته على أهم أسئلة الناس، وخصوصًا ما يخطر على بالك أنت، أو يطرح حولك في مجتمعك.

ومن الكتب المفيدة في الإجابة على هذه الأسئلة كتاب: "أنت تسأل والقرآن يجيب" من هذه السلسلة.

 وعليك بتعلم أركان الإسلام الخمسة: الشهادتين، والصلاة، والزكاة، والصوم، والحج.

فتبدأ بتعلم أحكام الطهارة والنجاسة، والوضوء ونواقضه، وموجبات الغسل، وتطبق ما تعلمته عملتًا.

ومن الكتب المفيدة في هذا: كتاب "روح الطهارة" من هذه السلسلة.

شم تنتقل لتتعلم أداء الصلوات الخمس، وأوقاتها وكيفيتها وأركانها، وكل ما يتعلق بها من أحكام، ثم تتعلم أحكام الصيام وأحكام

الزكاة إن كنت ميسور الحال، وتأخذ فكرة عامة عن الحج، لتقيم عباداتك بشكل صحيح.

ومما توليه اعتناءك واهتمامك: فهم الأركان الخمسة، من خلال حكمها وأسرارها وفضلها، ومن الكتب المفيدة في هذا: كتاب "الأركان الخمسة حكم وأسرار" من هذه السلسلة.

◊ - وتتعلم شيئًا من قصص الأنبياء بما تثبت به فؤادك، وخصوصًا قصة نبينا محمد عَلَيْهُ، فتقرأ عن مولده ونشأته وبعثته، وبداية دعوته إلى هذا الدين العظيم، ثم هجرته إلى المدينة وتحمله كل بلاء في سبيل إيصال الهدى والخير إلى الناس، وكيف كانت أخلاقه عَلَيْهُ مع أصحابه وجيرانه، ومع المخالفين له في الدين.

والكتاب الذي ننصح به في هذا المقصد: كتاب "فبهداهم اقتده" من هذه السلسلة.

سنة النبي ﷺ بين أيدينا اليوم، وأحاديثه المروية عنه موجودة قد اعتنى العلماء بها، فإن أردت أن تقرأ عن الرسول الكريم من أوثق المصادر، فعليك بكتب السنة كصحيح البخاري وصحيح مسلم وغيرهما.

أَلْمُعْرَضُ جزءًا من وقتك لمعرفة المحرمات في الإسلام؛ في الطعام والشراب، وفي العلاقات الأسرية، وغير ذلك، وستلاحظ حينها أن دائرة الحرام في الشريعة دائرة ضيقة محصورة، وما سواها كله مباح حلال بإذن الله.

وينبغي أن تعرف الكبائر المتفق على حرمتها حتى لا تقربها: كالشرك، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، وعقوق الوالدين، وغيرها، وحبذا لو تَتعَلَّمَ شيئًا عن صغائر الذنوب، كي تحذرها وتجتنبها أيضًا.

ويمكنك الاستعانة بكتاب "الكبائر" للإمام الذهبى، فهو كتاب مفيد وجامع في بابه.

ومن المهم جدًّا أن تتعلم كيف تدير علاقاتك الاجتماعية مع من حولك من المسلمين ومن غير المسلمين، وستتبين حينها أن ديننا الإسلامي الحنيف هو دين المعاملة، يحث على مكارم الأخلاق ومحاسنها، ويعد حسن الخلق من أكثر ما يدخل الناس الجنة، وأن الرجل يدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم، فالصدق، والأمانة، والوفاء، وحفظ العهد والوعد، والعفو، والجود، والإحسان، والرحمة، وغيرها من الأخلاق، كلها من صميم الدين وصلبه.

ويمكنك الاستعانة بكتاب "العلاقات الاجتماعية" من هذه السلسلة.

♦ ومن أهم ما ينبغي عليك العناية في تعلّمه، أبواب الرقائق وأعمال القلوب؛ فالقلب كالزهرة إن لم يعتن المرء بها ذبلت، وجلاء القلب وصفاؤه ونضارته يكون بتعلم عظمة الله تعالى، وتنمية الخشية له والخوف من عذابه، ورجاء ثوابه، وحبه سبحانه والشوق إلى لقائه.

وتتعلم أيضًا الإخلاص والتوبة والخشوع والزهد والورع، وتعظيم الحرمات، والصبر والرضا والشكر واليقين والتوكل، وهي كلها من العبادات القلبية المهمة التي تحتاج إلى عناية ورعاية، وسيجد كل من يعتني بتحقيقها عظيم اللذة القلبية والسعادة الإيمانية، ومن غفل عن خير كثير.

ويمكنك في هذا الاستعانة بكتاب "أعمال القلوب"، وكتاب "الصبر واليقين" من هذه السلسلة.

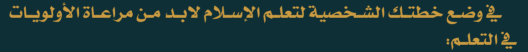
وأخيرًا من المهم أيضًا أن تتعلم شيئًا عن بطلان الأديان الأخرى، وخاصة الدين الذي كنت عليه، ليزداد يقينك بالإسلام الذي صرت إليه، ولتُحَصِّن نفسك من أي شبهة تطرأ أو ترد، ثم تنظر عظيم فضل الله عليك حين هداك إلى الإسلام والدين القويم.

ويمكنك الاستعانة بكتاب "لماذا أنا مسلم؟" وكتاب "المنهج السليم في التعامل مع الشبهات والمشكِّكات" من هذه السلسلة.

لا تنتقل من قضية إلى أخرى إلا إذا رسخت في قلبك وفهمتهما وامتثلتها، فقم باعطائها الوقت الكافي لذلك.

كن هادئ النفس في تلقي العلم، وابدأ بالأولويات كما في الخطة المقترحة، ثم بعد إتقانها يمكن أن تتوسع في العلوم؛ لأن التدرج في طلب العلم لـه دورٌ كبيـر في الفهم والإتقان؛ فلا تسعَ لتجاوز المراحل، ولا تُحد عن هدفك. وإن ظهرت أمامك دروبٌ أخرى ومغريات في التوسع في علم ما؛ فأجِّل ذلك لحين انتهائك من الأساسيات والأولويات.

عن يونس بن يزيد قال: قال لي ابن شهاب -أحد علماء الإسلام المتقدمين الكبار-: "يا يونس! لا تكابر العلم؛ فإن العلم أودية، فأيها أخذت فيه قطع بك قبل أن تبلغه، ولكن خذه مع الأيام والليالي، ولا تأخذ العلم جملة؛ فإن من أراد أخذه جملة ذهب عنه جملة، ولكن الشيء بعد الشيء مع الليالي والأيام".



فتبدأ وتركيز على أصل الديين، وهو التوحييد، وبيان مفهوم العبوديية والاتباع وتعظيم السنة، مع الحذر الشديد من الشرك وذرائعه، ومن نواقض الإيمان الاعتقاديـة والقوليـة والفعليـة؛ لتقيـم دينـك على عقيـدة سـليمة.

ومما يدخل في ذلك: التركيز على مفردات توحيد العبادة من أعمال القلـوب، كمحبــة الله، والخـوف منــه، والتــوكل عليــه، وتعظيمــه، وكذلـك التركيـز في مسائل الاعتقاد على الإيمان باليـوم الآخـر، واسـتحضار الآخرة ونعيه الجنبة وصفية النبار.

وتبدأ بتعلم أركان الإسلام والواجبات الكبري التي تتعلق أحكامها يومىك وليلتىك.

بعد إحكام ما سبق تنتقل للتوسع في علوم الشرع وحفظ كتاب الله وسينة رسول الله والتفقيه في سيائر علوم الديين.



II Ć IV O Ë



- ١. تأمل دعوة الأنبياء في القرآن لأقوامهم واستنبط كيف بدؤوا بتعليمهم، وما القضايا الكبرى التي ركزوا عليها، يمكنك الاستعانة بكتاب "فبهداهم اقتده" من هذه السلسلة.
- ابحث عن وصايا رسول الله على لله على لله على الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه يوم أولويات التعلم. من مفاتيح الجواب: وصيته لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه يوم فتح خيبر، ووصيته لعاذ بن جبل رضي الله عنه لما أرسله إلى اليمن.
- ٣. كيف تفهم وصية العالم الجليل "حماد" لتلميذه الإمام "أبي حنيفة النعمان" رحمهما الله حين جاءه يطلب الفقه، فقال له: "تَعَلَّمُ كلَّ يوم ثلاث مسائل، ولا تزد عليها شيئًا حتى ينفتق لك العلم، ففعل، فَفَقُهُ حتى أشير إليه بالأصابع".

اكتب فوائد هذه النصيحة.

٤. ذكر الآجري (أحد علماء الإسلام): أن هناك أولويات في طلب العلم، فأول ما يبدأ به طالب العلم: تعلم القرآن وضبطه، ثم الاشتغال بعلم الحلال والحرام، ثم علم الفرائض، ثم علم السنن النبوية التي تبين معنى الكتاب، ثم علم سنن صحابته رضي الله عنهم، ثم علم الفقه الذي يعرف معاني السنن. [فرض طلب العلم، محمد بن حسين الأجرى، ص:١٦١-١٦٥].



هل تصلح خطة الآجري كمستوًى ثانٍ لتعلم الإسلام؟ ناقش الموضوع مع أحد العلماء الذين تعرفهم.



قال عبد العليم: أجد ان أولويات التعلم التى ذكرتها لا تشمل الجانب المعرفي العقلى فقط، بل تشمل جوانب إيمانية قلبية ونفسية، فلماذا؟ كنت أريد ان أتعلم الإسلام، وظننت أننى بحاجة لمعارف عقلية لا تتجاوز العقل.

قلت: ملاحظتك دقيقة وهامة، فالعلم في الإسلام يهدف لبناء الإنسان المتوازن بمكوناته كلها: العقلية والقلبية والنفسية والجسدية، وهو علم يقتضي العمل، كما سنبين في جواب سؤال: ماذا بعد العلم، لكن ما دمت أثرت الموضوع هنا، فلابد من إيضاح أهمية التوازن في خطة التعلم الأوَّلي.

من الضوابط الحاكمة للعملية التربوية التعليمية في الإسلام، أن تراعي الجوانب الأربعة للإنسان، فأي إهمال لجانب منها يؤدي إلى عدم ظهور ثمرة التربية الصحيحة والعلم النافع؛ فعندما يحصل اهتمام بتحصيل العلم، دون الاهتمام بزيادة الإيمان، فستكون النتيجة المتوقعة: شخص يحفظ النصوص ويعرف القيم والمبادئ والمعانى العظيمة، لكنك قد تجد سلوكه في الواقع يختلف عن الأقوال، فهو يتحدث عن العدل والمساواة، بينما لا يتعامل مع الآخرين بهذه القيم، أو يتحدث عن الزهد في الدنيا وأهمية العمل للآخرة، في حين تجده يحرص على جمع المال والدنيا ويهمل آخرته؛ كل هذا وغيره سببه عدم الاهتمام بالإيمان بنفس درجة الاهتمام بالعلم، فالذي يُقرب المسافة بين القول والفعل، ويُترجم العلم إلى سلوك هو: «القوة الروحية المتولدة من الإيمان».

أما عندما يتم الاهتمام بالإيمان دون العلم، فستجد أمامك شخصًا جاهلًا، يتشدد فيما لا ينبغي التشدد فيه، ويترخص فيما لا ينبغي الترخص فيه، ستجد شخصًا ضيق الأفق لا يستطيع أن يتعامل مع واقعه بضوابط صحيحة من دينه.

وي حالة الاهتمام بالعلم والإيمان مع عدم الانتباء للنفس، وإهمال تزكيتها،

فستكون النتيجة المتوقعة: شخصًا كثير العبادة، كثير المعلومات، سبَّاقًا لفعل الخير وبذل الجهد، لكنه متورم الذات، يرى نفسه بعدسة مكبِّرة، ويرى غيره بعكس ذلك، لأن عبادته وأوراده وبذله ستغذي -في الغالب- إيمانه بنفسه وبقدراته، وأنه أفضل من غيره، فيتمكن منه -بمرور الأيام واستمرار الإنجازات و النجاحات- داء العُجَب، ومن ورائه الغرور والكِبِّر والعياذ بالله، فيُعرِّض نفسه لمقت ربه وحبوط عمله.

غاية العلم في الإسلام: أن ينجح المسلم في دنياه ويفلح في أخراه، وهذا لا يتم دون مراعاة ما سبق.



| ·—·                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| ١. البدء في التعلم بمعرفة مفردات العقيدة السليمة.                               |
|                                                                                 |
|                                                                                 |
| ٢. أهمية معرفة نواقض الإيمان الاعتقادية والقولية والفعلية.                      |
|                                                                                 |
|                                                                                 |
| ٣. التكامل في التربية والتعليم في الإسلام بين حاجات العقل والقلب والنفس والجسد. |
|                                                                                 |

#### صنِّف الجمل ضمن الجدول المرفق:

| حفظ سورة الفاتحة وقصار السور.          |
|----------------------------------------|
| تعلم أحكام البورصة لمن لا يتعامل معها. |
| حفظ سورة البقرة.                       |
| ولم مقاصد الإسلام الكدى                |

تعلم أركان الإيمان ونواقض الإيمان. تعلم أحكام الطهارة. تعلم أحكام الصلاة. تعلم كيفية تطهير القلوب وتزكية النفوس. تعلم مقاصد الإسلام الكبرى.

| مرتبة ثانية قي التعلم | أولوية في التعلم |
|-----------------------|------------------|
|                       |                  |
|                       |                  |
|                       |                  |
|                       |                  |
|                       |                  |
|                       |                  |
|                       |                  |
|                       |                  |



# العلم الشرعي في حياة المسلم

## أهـداف المحور

#### في نهاية المحوريتوقع أن يكون القارئ قادرًا على أن:

- يستقرئ منهج الوحي في تعليم الصحابة للاهتداء به في مسيرة تعلمه.
- يستنبط أهم القواعد والقوانين ليحتكم إليها في معرفة الصحيح وتجنب الخطأ.
- يتعرف على مصادر العلوم الشرعية الصحيحة وكيفية التعامل مع تلك المصادر.
- يستبين الطرق الصحيحة لتحصيل العلوم الشرعية من مصادرها ورجالها.
- يحدد منهجية معرفة المصادر الموثوقة من المشبوهة أو المنحرفة.
- يطلع على أهم المواقع والبرامج الإلكترونية التي تعلم الإسلام.



ما قدمته لعبد العليم فيما سبق كان بمثابة القواعد التمهيدية المهمة، والخطط المقترحة لكيفية تعلمه الإسلام، فهي لم تستوف كل الجوانب، وهو بالتأكيد لا يزال يفكر، وتجول برأسه أسئلة كثيرة، ولهذا لم يفاجئني قوله:

قد فهمت كل ما سبق، وخصوصًا جواب سؤال "ماذا أتعلم من العلوم الشرعية؟" إلا أننى وصلت للسؤال المحورى: كيف أتعلم؟ وممن أتعلم؟ ماهي مصادر تعلم الإسلام الصحيحة؟ وكيف أعرف المصدر الموثوق من غيره؟

قلت: فيك صفة مهمة من صفات طالب العلم، وهي الحماسة للتعلم والحرص

والدقة، فما سألت عنه ينبغى ألا يُتجاوز دون تفصيل وإحكام لأهميته، ودعنا نتتبع ترتيب نزول الآيات القرآنية؛ لتدلنا على منهجية الوحى في تعليم الصحابة الكرام، فالنظر في أوائل ما نزل من القرآن يدلك على أول ما ينبغى أن تلاحظه أثناء تعلمك للإسلام، وفيه إجابات لكثير من الأسئلة التي طرحتها بشكل واضح.

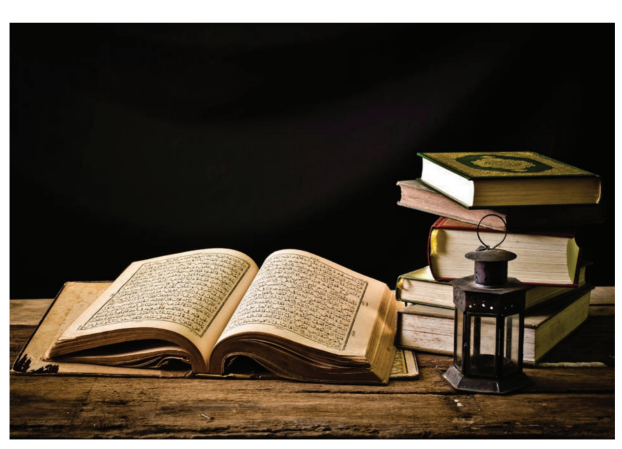
تدبر النصوص التالية ثم أجب:

#### قال الله تعالى:

 ﴿ أَقُرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴿ أَلَّ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقَ اللهِ اَقَرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ اللهِ ٱلَّذِي عَلَمَ بِٱلْقَلَمِ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهِ عَلَمَ ٱلْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ أَنْ ﴾ [العلق: ١ - ٥].

- ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلْمُدَّيْرُ ﴿ ثَا فَوْفَا أَنْدِرُ ﴿ وَرَبُّكَ فَكَبِرُ اللَّ وَيُلِكَ فَكَبِرُ اللَّ وَيُلكَ فَكَبِرُ اللَّهُ وَيُلكَ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ فَعَلَمْ اللَّهُ فَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَاكُمُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّهُو
- ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّهُ أَمِلُ ﴿ آ مُلُ ﴿ آ أَيْتُلَ إِلَّا فَلِيلًا ﴿ آ فَيْ نَصْفَهُ وَ أُوانَقُصْ
   مِنْهُ قَلِيلًا ﴿ آ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴿ آ ﴾
   [المزمل: ١ ٤].
- أفَاقَرْءُواْ مَا يَيْسَرُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ عَلِمَ أَن سَيكُونُ مِنكُم مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَن مُنْ وَءَاخُرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللّهِ فَاخْرُونَ يُقْلِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ فَأَقْرَءُواْ مَا يَسَرَ مِنْهُ وَالْقِيمُواْ اللّهَ قَرْضًا مِنْهُ وَالْقِيمُواْ اللّهَ قَرْضًا مَنْهُ وَالْقِيمُواْ اللّهَ قَرْضًا مَنْهُ وَمَا نُقَدِمُوا اللّهَ فَرَضًا مَسَنا وَمَا نُقَدِمُواْ الْأَقْلُونَ مِنْ خَيْرِ بَجِدُوهُ عِندَ اللّهِ هُوحَيْرًا مَسَنا وَمَا نُقَدِمُواْ اللّهَ فَرُواْ اللّهَ إِنّ الله عَفُورٌ رَحِيمًا الله فَوَحَيْرًا وَأَعْطَمُ أَجْرًا وَاسْتَغْفِرُواْ اللّهَ إِنّ الله عَفُورٌ رَحِيمًا الله الله والمرامل: ٢٠].

- ما أهم الأفكار التي وردت في النصوص السابقة؟
- لماذا قال الله تعالى: ﴿أَفُوأَ إِلَيْهِ رَبِكَ ٱلَّذِى خَلَقَ اللهِ مَا وَلَم يقل اقرأ فقط؟ ما الحكمة من ذلك؟
- ما أدوات التعلم التي ذكرتها النصوص؟
- أين تجد الرابط بين العلم والعمل في النصوص السابقة؟
  - أين تجد الرابط بين العلم والأخلاق؟



كان منهج الوحي في تعليم الصحابة دينُهم، بقوم على التلقى من القرآن الكربم ومن رسول الله على، وكان يعزز لديهم التلقي لأمر الله تعالى ورسوله بروح المعرضة المنشئة للعمل، والمبادرة مباشرة للتنفيذ والتطبيق؛ ولا زال القرآن الكريم وبيان النبي عليه الصلاة والسلام هما المنبعان الوحيدان العذبان الصافيان الصالحان للتعلم منهما، لا تخالطهما شوائب الثقافات الأخرى.

والمسلم يتعلم من القرآن الكريم ويتعامل معه كمصدر المعرفة الأول (يُلجِأ إليه لأنه ينبوع المعني).

ويقرأه للاستبصار (يأتي للنص بأسئلة ليستلهم منه المعنى تبصرًا واسترشادًا).

وبالنظر إلى أوائل ما نزل من القرآن نجد أن أسس البناء المعرفي وتعلم الدين تقوم على:

- استحضار الهدف والغاية ومصاحبتها لكل تعلم وعمل.
  - التطبيق العملي للعلم الذي تلقاه المسلم.
  - تعليم الناس وتقديم النموذج التطبيقي.
  - الاستعانة بالله والصبر وتحمل الصعاب والمشاق.
- مدارسة العلم دون استكثار في الجلسة ليتمكن من استيعابه.
- استخدام الأدوات المساعدة للتعلم كالقراءة والكتابية وهي من أهم الأدوات.
  - الريط بين العلم والأخلاق.



قال أحد علماء المسلمين وهو الخليل بن أحمد: «ما سمعت شيئًا، إلا كتبته، ولا كتبت شيئًا إلا حفظته، ولا حفظت شيئًا إلا انتفعت بـه». ولو عدنا إلى القرآن الكريم ونظرنا في آياته، سنجد منهجًا عظيمًا للتعلم والتعليم، فلنتفكّر في الحِكم الإلهية التي تتحدث عنها الآيات التالية:

- ﴿ وَقُرُءَانَا فَرَقَنَاهُ لِنَقَرَأَهُ, عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكَثِ وَنَزَّلْنَهُ
   لَنزِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّالَّا الل
- ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةً

   وَيَجِدَةً 
   حَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُوَادَكَ وَرَتَلْنُهُ

   تَرْتِيلًا اللهِ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثْلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِ

   وَأَحْسَنَ تَفْسِيلًا اللهِ قَانَ: ٣٢ ٣٣].

- ﴿ فَأَنْقُوا ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن ١٦].
- ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفَّسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾[البقرة ٢٨٦].
- ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْيُسْرَ ﴿ [البقرة ١٨٥].
- ﴿ وَمُلْجَعَلُ عَلَيْكُمُ لِلْوِلِ الدِّيْلِ الْمِنْ الْحَرْجِ ﴾ [الحج ٧٨].

- ما الحِكَم الإلهية في حق الرسول في من إنزال القرآن مفرقًا على دفعات متعددة
   خلال ثلاث وعشرين سنة؟
- ما الحِكَم الإلهية في حق الصحابة الكرام من إنزال القرآن مُنَجَّمًا على مدى ثلاث وعشرين سنة؟
  - ما الذي يستفيده المسلم المعاصر في الوقت الراهن من تلك الحِكم؟
- هل ترى أن تعلم الإسلام بمختلف علومه دفعة واحدة أفضل، أم أن الأفضل تعلمه خطوة ومرحلة بعد مرحلة، ما استطاع المسلم إلى ذلك سبيلًا، وفق منهج الأولويات الذي سبق ذكره ؟ ولماذا ؟

|  | <br> | <br> | <br> | <br> |
|--|------|------|------|------|
|  | <br> | <br> | <br> | <br> |
|  | <br> | <br> | <br> | <br> |
|  | <br> | <br> | <br> | <br> |
|  | <br> | <br> | <br> | <br> |
|  |      |      |      |      |



نزل القرآن الكربم مفرَّقيا وعلى وفيق الحاجبات والنمو المطرد للأفيكار والتصورات، والنمو المطرد في المجتمع والحياة، ووفق المشكلات العملية التي كانت تواجه المسلمين، لترسم لهم منهج العمل وخطواته بشكل تدريجي بما يستطيعه الإنسان دون حرج، وتصحح لهم أخطاء الاعتقاد والشعور والسلوك، وتربطهم بالله تعالى وحده، وتعرفه لهم بصفاته العلا وأسمائه الحسني ليستشعروا أثرها في الكون، ثم ليتكيفوا في واقع حياتهم وفق ذلك المنهج الإلهي القويم.

وقد فهم الصحابة هذا المنهج، وأدركوا مافيه من الحكمة، فلما صاروا هم المعلمين للناس لم يكن غريبًا عليهم، وقاموا به حق القيام:

- ١- روى البخاري ومسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي ﷺ بعث معاذًا قاضيًا وأميرًا إلى اليمن وقال له: «إنك ستأتى قومًا أهل كتاب، فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأنى رسول الله، فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن اللَّه قد افترض عليهم خمس صلوات في اليوم والليلة، فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة في أموالهم تؤخذ من أغنيائهم وترد على فقرائهم».
- ٢- وقالت عائشة رضى الله عنها، فيما أخرجه البخاري: «إنما نزل أولَ ما نزل سورة من المفصَّل، فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام، ولو نزل أول ما نزل: لا تشربوا الخمر، لقالوا: لا ندع الخمر أبدًا، ولو نزل: لا تزنوا، لقالوا: لا ندع الزنا أبدًا».
  - ما هي استنتاجاتك من هذين الحديثين الصحيحين؟



كان التدرج في التشريع والدعوة والتربية هو منهج القرآن الكريم، وقد التزمه الرسول عليه الصلاة والسلام وطبَّقه عمليًّا أحسن تطبيق، ولذلك نجح في نشر الدعوة، وإقامة المجتمع الإسلامي، وتربية الصحابة الذين هم أفضل جيل عرفه التاريخ، وقد بدأت التعاليم الشرعية بتقرير العقيدة أولًا، مع التوطئة والتمهيد والإشارة إلى غيرها، ثم شُرِعَت العبادات مع بيان مقاصدها السلوكية، ثم الأخلاق، مع بيان فضلها وشمولها، ثم المعاملات، ثم العقوبات، وفي كل قسم كان التدرج واضحًا، فبدأت أحكام الصلاة، ثم الزكاة، ثم الصيام، ثم الحج، وفي المعاملات بدأت أحكام المباحات ثم المحظورات، وبدأت العقوبات بالتحذير، والتخويف، وبيان النتائج الوخيمة للجرائم وارتكاب الفواحش، ثم نزلت العقوبات بشكلها النهائي.



قال عبد العليم: أجد منهج الوحي في تعليم الصحابة قد سبق العلوم المعاصرة في وضع قواعد وأخلاقيات التعلم، خصوصًا في الجمع بين العلم والتطبيق، وبين العلم والأخلاق، وبين التدرج ومراعاة حال المتعلم، واستخدام أدوات المعرفة التي لا غنى عنها وهي القراءة الهادفة والكتابة، الحمد لله أن هداني لدين الحق والعلم الذي أول آية نزلت فيه هي: ﴿ الْهَارُولُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّالَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالُّ اللَّهُ الل

قلت: الحمد لله على نعمه كلها، ما علمنا منها وما لم نعلم.



قال عبد العليم: كيف أميز بين الصواب والخطأ، والحق والباطل في عالم الأفكار والسلوك، خصوصًا في زماننا هذا، حيث انفجرت المعلومات، وصار التمييز بين ما يجب أن نأخذ وما يجب أن نترك صعبًا؟

قلت: سـؤالك جيد ومهم، ولعلك تعرف أن من أسماء القرآن الكريم "الفرقان"، فبتدبر آياته والالتزام بما فيه يمكن أن نصل لمرحلة الرشد والوعي، في التفريق بين الحق والباطل، قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى ا عَبْدِهِ - لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ﴾ [الفرقان: ١] . فعليك بالقرآن قراءة وتدبُّرًا وتفهُّمًا وتطبيقًا؛ فهو من أعظم السُّبل للتمييز بين الحق والباطل، ومنه نستنبط القواعد الشرعية، والضوابط

التأصيلية، التي يمكن بها التمييز بين الصواب والخطأ، بل حتى بين الصواب والأصوب، وبهذه القواعد يُعرف الحق فلا يلتبس على المسلم؛ سواء في مسائل الاعتقاد أو العمل، أو الأخلاق، أو السلوك أو العبادة.

ودعنا نتأمل في القرآن الكريم لنستنبط القواعد التي يُتوصَّل بها إلى معرفة الحق واجتناب الباطل، فهي بمثابة منارات، وقد قال تعالى: ﴿ وَنَزَّ لنا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَيُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩].

#### تدبّر الآيات التالية؛

- 1. ﴿ فَإِذَا قَرَأَنْهُ فَأَنْبِعَ قُرَءَانَهُ, ﴿ اللَّهِ مُعَمِّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ، ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَةُ الللللَّا الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل
- ٧. ﴿ وَهَاذَا كِلنَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَّقُواْ
   لَعَلَكُمُ تُرْخَمُونَ ﴿ اللَّهَامِ: ١٥٥].
- ٣. ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمّةً وَحِدةً فَبَعَثَ ٱللّهُ ٱلنّبِيتِنَ مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئنَبَ بِٱلْحَقِ مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئنَبَ بِٱلْحَقِ لِيَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلّا ٱلّذِينَ ٱوْتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَ تُهُمُ ٱلْبِيّنَتُ بَعِيْنًا بَيْنَهُمْ أَلْبِينَتُ اللّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَا ٱخْتَلَفُواْ بَعْنَا بَيْنَهُمْ فَهَدَى ٱللّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذْنِهِ أَو وَاللّهُ يَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَى صِرَطِ فَيهِ مِنَ ٱلْحَقِيمِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا
- أَلَّهُ فَاللَّهُ لَقَدْ أَرْسَلْنَ آ إِلَىٰ أُمَدِ مِن قَبْلِكَ فَرَيْنَ لَمُمُ اللَّهُ مَا لَيُوْمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الشَّيْطِينُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيُّهُمُ الْيُوْمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الشَّيْطِينَ إِلَّا لِتُبَيِنَ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمُ اللَّهِمُ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتنبَ إِلَّا لِتُبَيِنَ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ ا
- ﴿ الْمَ الْمَ اللّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُو الْحَىُّ الْقَيْوُمُ الْرَاكُ الْقَيْوُمُ الْرَاكُ الْمَا اللّهُ الْمَا اللّهِ وَأَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَنَةَ وَٱلْإِنجِيلَ اللّهِ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنّاسِ وَأَنزَلَ التَّوْرَنَةَ وَٱلْإِنجِيلَ اللّهِ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنّاسِ وَأَنزَلَ اللّهُ وَالْهُو لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ اللّهُ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ وَالنّهُ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ وَالنّهُ عَنِينَ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ وَالنّهُ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ اللّهُ لَا اللّهُ لَهُمْ عَذَابُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ
- على ماذا تتحدث النصوص السابقة بشكل عام؟

- هـل تجـد فيمـا سـبق مـن نصـوص مـا يـدل علـى أن القـرآن الكـريم هـو ينبـوع المعنـى ومصـدر الهدايـة، وميـزان التفريـق بـين الحـق والباطـل؟
- ما الذي يجعل القرآن الكريم مصدر المعاني، وميزان التفريق بين الصواب والخطأ، والمعيار الذي ينبغي للبشر أن يحتكموا إليه؟

#### اقرأ وتدبّر:

- قال تعالى: ﴿ مَاضَلَ صَاحِبُكُو وَمَاغُوىٰ ۞ وَمَا يَكُو وَمَاغُوىٰ ۞ وَمَا يَطِقُ عَنِ الْمُوَىٰ ۞ إِنَّ هُو إِلَّا وَحْيُ يُوحَىٰ ۞ عَلَمُهُ,
   شيد يُدُ ٱلْقُونِ ۞ ۞ [النجم: ٢ ٥].
- لَوْ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللّهَ فَأَتَبِعُونِي يُحْمِبْكُمُ ٱللّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمُ إِنَّ قُلْ قُلْ عَفُورٌ رَّحِيمُ إِنَّ قُلْ قُلْ عَفُورٌ رَّحِيمُ إِنَّ قُلْ قُلْ عُكِبُ أَطِيعُوا ٱللّهَ وَٱلرَّسُولَكَ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُ أَطِيعُوا ٱللّهَ وَٱلرَّسُولَكَ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُ أَلْكِنفِرِينَ (١٣) ﴿ [آل عمران: ٣١ ٣٢].
- ٣. ﴿ وَأَنَّ هَلْذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا السَّبُلُ فَلَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ \* ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم الشَّبُلُ فَلَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ \* ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِيهِ لَهِ لَعَلَّكُمْ تَلَقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّا اللللَّا اللللَّا اللَّالِي اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ ال
- هـل لاحظت الربط بين اتباع النبي على وبين سلوك سبيل الحق والنجاة من تشعبات الباطل؟

الآيات السابقة توضح القاعدة الأهم وهي: كل ما يصدر من رب العزة جل وعلا هو الحق، فمن أسمائه سبحانه الحق، كما أن أنبياءه ورسله الذين أرسلهم إلى الناس لا ينطقون إلا بالحق؛ لأنهم يتلقون شرائعهم وتوجيهاتهم للناس عن طريق الوحى الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، بينما يخضع ما يصدر عن العباد من أقوال أو أفعال أو أفكار للميـزان والتمحيـص.

ينبغي طاعة الله وطاعة رسوله، والأخذ بكل ما جاء به الكتاب، وبكل ما جاءت به السنة الثابتة الصحيحة؛ لأنها هي التي تشرح القرآن، وتبينه، وتفصّله، مع الابتعاد عن السبل المختلفة التي تشتت النياس عما أنزله الله.

كلما كان المسلم أعظم اتباعًا لكتاب الله -الـذي أنزلِـه هـدي للناس وفرقانًا بِين الحق والباطل- واتباعًا لنبيه ﷺ -الذي أرسله هاديًا وسراجًا منيرًا- كان أعظم فرقانًا، ومن كان أبعد عن اتباع الكتاب والرسول كان أبعد عن الفرقان، واشتبه عليه الحق بالباطل.

فالقرآن الكريم ميزان فارق بين الحق والباطل، وهداية إلى الحق، وكذلك سنة النبي عليه، واتباء القرآن والسنة يورث في القلب إيمانًا ونورًا وبصيرة، يستطيع المسلم من خلالها التفريق بين الحق والباطل أيضًا، كما قال تعالى: ﴿إِن تَنَّقُوا اللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَانًا ﴾ [الأنف ٢٩:]، وكما قال: ﴿أَوْمَن كَانَ مَيْـتًا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ، نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَّثُلُهُ، فِي الظُّلُمَنِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا ﴿ [الأنعام: ١٢٢].

تعلُّم القِّرآن يحيي القلب ويزيد الإيمان، وينوِّر البصيرة، ويعطي القدرة على وزن الأمور بمقياس صحيح.

بمتازأهل الحق بإيمانهم بجميع نصوص الكتاب وما ثبت من السنة، فيؤمنون بالنصوص كلها، ولا يأخذون ببعض الوحى ويردون بعضه.









ابحث في القرآن الكريم عن الآيات التي وردت فيها كلمة "فرقان" وكلمة "هدى" واقرأ في تفسيرها، واذكر الفوائد التي تستنبطها منها، وشاركها مع أصدقائك.

#### ولنتأمَّل مليًّا هذه المجموعة من الآيات الكريمة لنستنبط منها:

- ١. قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ الرعد: ٤].
- ٢. ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَ الْاَتَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَلْكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ اللَّهِ وَالْكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ اللَّهِ فِي ٱلصَّدُورِ اللَّهِ اللَّهِ الحج: ٤٦].
- ٣. ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فَطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ أَنْكِكَ ٱللِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِكَ
   أَكْثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ [الروم: ٣٠].
  - ٤. ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبْيِثَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].
  - . ﴿ فَإِن نَنْزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْمُ تُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ ﴾ [النساء: ٥٥].

- ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِيّ إِلَيْهِمْ فَسَعُلُوٓ أَ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهِ بِٱلْبَيْنَتِ وَٱلزُّيْرِ الله وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْفَكَّرُونَ النَّا ﴾ [النحل: ٤٣-٤٤].
- عماذا تتحدث النصوص السابقة بشکل عام؟
- هل تجد دورًا للعقل في معرفة الحق من الباطل وتمييز الصواب من الخطأ؟

- ما دور الفطرة السليمة في التمييز بين الصواب والخطأ برأيك؟
- هل تستطيع استنباط قاعدة للتمييز بين الصواب والخطأ من خلال مقياس الطيِّب والخبيث؟
- إذا اشتبه عليك أمر بين صواب وخطأ، فما الطريقة للتوصل إليه كما تفهم من النصين الأخيرين؟



ارجع إلى كتاب «المنهج السليم في التعامل مع الشبهات» من هذه الشبهات السلسلة، وتعرف فيه على منهج التعامل مع الشبهات في الإسلام.



فالقرآن يأمر بفريضة التفكير وتحري الرشد والحق معًا، ثم يشير إلى أن فطرة الإنسان تميل للحق والصواب، فإن التبس على الإنسان شيء وجب أن يعود للعلماء الثقات المختصين الذين يستنبطون من القرآن والسنة.

استخدام العقل لفهم النص والقياس عليه والاستنباط منه قاعدة إسلامية، شريطة مراعاة ما فهم منه الأولون من الصحابة الكرام رضي الله عنهم، فتلاميذهم من التابعين وتابعيهم رحمهم الله، وما كانوا عليه في العمل، فهو أحرى بالصواب، وأقوم في العلم والعمل.

مع تحكيم خصال الفطرة السليمة في تحري الرّشد والحق؛ لأن الحق مرتبط بكل فضيلة وخير، وكل منفعة إنسانية عامة، بينما الباطل مرتبط بكل مذمة وشرً وقبيح من الأقوال والأفعال والمعتقدات، وبالتالي فإن النفوس ذات الفطرة السليمة تستطيع التمييز بين الحق والباطل، بما يرتبط بهما من الأفعال والأقوال، فالباطل على سبيل المثال يقترن بعدد من الأفعال التي تأباها الفطرة السليمة، فضلًا عن العقل الرشيد؛ مثل الزنا والكذب والغيبة والنميمة والقتل والكبر وسوء الأخلاق والطباع، بينما يقترن الحق بعدد من الأفعال التي توافق الفطرة؛ ومنها التواضع والكرم والعفو والتسامح وحسن العشرة، وغير ذلك من الأخلاق الحسنة.

إن اشتمال الشيء على المنفعة، وخلوَّه من المضرة سبيل لمعرفة الحق، فإذا كان طيِّبًا فهو حق، وإذا كان خبيثًا فهو باطل، فمثلًا؛ إذا نظرتَ في البيع والربا؛ فإنك ستعلم من خلال الواقع، ومن خلال آشار البيع، وآشار الربا، لماذا هذا حقًّ وما فيه من مضار. وإذا نظرتَ في النكاح وفي الزنا، ورأيتَ آشار هذا، وآشار هذا، ستعلم لماذا النكاح حقٌ، والزنا باطل، وهكذا.

"الرجوع عند التنازع إلى الله ورسوله" لأن دين المسلمين مبني على اتباع كتاب الله وسنة رسوله، وما اتفقت عليه الأمة.

﴿ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ ﴾ السرد إلى الله: هـو السرد إلى كتابه، والسرد الى الرسول بعد موته هـو السرد إلى سنته.



نتيجة



#### قال عبد العليم: فما هي مصادر العلوم الشرعية؟

قلت: بالعودة إلى تعريف العلوم الشرعية نستطيع استنباط المصادر، حيث قلنا حينها إن المقصود بالعلم الشرعي: هو علم ما أنزل الله على رسوله من البينات والهدى، والمعارف التي تخدم ما جاء به الشرع الإلهي، وتشمل ما كان مطلوبًا تعلمه لذاته كعلم القرآن والتفسير والحديث والفقه والتوحيد والسيرة، كما تشمل ما كان مطلوبًا من باب الوسائل كالعلوم المساعدة؛ مثل اللغة وأصول الفقه ومصطلح الحديث.



من خلال التعريف هل تستطيع أن تصنف مصادر العلوم الشرعية إلى فئات؟

#### تصنيف مصادر العلوم الشرعية

وقد نشأت علوم عدة لخدمة هذا المصدر؛ كعلم التفسير، وإعراب القرآن، وغيرها. وأسباب النزول، وأحكام القرآن، وغيرها.

السُّنَّة المُطهَّرة: وهي أقوال الرسول عَلَيْ
 وأفعاله وتقريراته، وهي المصدر الثاني
 بعد القرآن الكريم، وقد جاءت مفسِّرة

وموضِّحة للقرآن ومؤكِّدة لأحكامه، ومفصِّلة لمُجْمَله ومُخَصِّصة لعُمومه، قال تعالى: ﴿قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهُ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولُ فَإِن تَوَلَّوُا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُلَ وَعَلَيْكُمُ مَّا حُيِّلْتُمَ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ تَدُوأً ﴾ [النور: ٤٥].

وقد نشأت علوم عدة لخدمة هذا المصدر؛ كعلم مصطلح الحديث، وتخريج الأحاديث وشرحها، وغير ذلك.



الكتاب والسنة وحي من الله عز وجل، وهما مصدرا العقيدة والأحكام والأخلاق والقيم والموازين والتصورات.

### اقرأ بتدبّر:

- نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَالْقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعً عَلِيمٌ اللهِ الحجرات: ١].
- ٢ وقال تعالى: ﴿مَّافَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأنعام:٣٨].
- ٣- وقال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾
  - ماذا تفهم من النصوص السابقة؟
- هـل يصـح أن نتـرك قـول الله وقـول رسوله لقول أحد ما، كائنًا من كان؟
- إذا كان الدين كامـلًا فهـل تسـتطيع الزيادة عليه؟ وهل يجتمع كمال الدين مع كتمان النبي عليه الشيء منه؟

- ٣- التَّراث الإسلامي: تراث علماء المسلمين الذي كتبوه وصنفوه في شتى العلوم، هو أحد أهم مصادر المعرفة عن الإسلام وشريعته، فلا يُستغنى عن كتب الفقه والأصول والعقائد والنحو والبلاغة والسيرة وغيرها الكثير مما أنتجه فقهاء وعلماء الإسلام.
- قلت لعبد العليم: لقد كان الخلل في التعامل مع هذه المصادر الثلاثة، أهم مداخل انحراف الفرق الضالة، وهذا ممّا ينبغى ألا نغفله في النقاش والحوار.
- قال عبد العليم: وهل هناك منهجية للتعامل مع هذه المصادر؟
- قلت: نعم، فلُنتأمَّل هذه النصوص، ولنستنبط منها كيف ينبغى أن يتعامل المسلم مع هذه المصادر:

المسلم يؤمن بنصوص الكتاب والسنة الصحيحة؛ ولا يرد منها شيئًا ولا يعارضها بشيء؛ ويقف حيث تقف النصوص، مُعَظَّمًا لها مؤمنًا بها ملتزمًا بقوله سبحانه: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَّا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا ثُمِّيبِنَا ﴿ الْاحزاب:٣٦].

والمسلم يؤمن إيمانًا جازمًا بأنَّ الكتاب والسنة اشتملا على جميع أصول الدين ومسائله، ويوقن أن رسول الله على بين جميع الدين، ووضّح أصوله وفروعه، وباطنه وظاهره؛ فكتاب الله -تعالى- وسنة نبيه محمد على هما العمدة في معرفة الدين القويم.



√ لادظ

والمسلم ينظر في جميع أقوال الناس وما يبدونه من آراء، ويعرض كل ذلك على الكتاب والسنة؛ فيقبل منها ما وافقهما، ويرد من ذلك ما خالفهما، قال رسول الله ويد «وَايْمُ الله ، لَقَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى مِثْلِ الْبَيْضَاءِ، لَيْلُهَا وَنَهَارُهَا سَوَاءٌ » [ابن ماجه: ٥، وحسنه الألبان].

ولا يمكن للمسلم أن يتجاهل التراث الإسلامي الغني والشري بتلك الدعاوى التي تقول: إنه يجب علينا ترك التراث بالكلية، والنظر إلى نصوص الوحي من الكتاب والسنة لنستخرج منها منهج النظر والبحث بما يتماشى مع عصرنا، فهذا نوع من التطرف في الفكر، وغمط للحق. وفي الوقت ذاته، هناك نظرة -متطرفة أيضًا - ترى تقديس التراث بكليته، وأنه يجب تقديم التراث كما هو دون مراعاة العصر واحتياجاته؛ مستندين إلى أن هذا التراث هو الذي كان سببًا في تطور المسلمين وبناء حضارتهم. والنظرة الصحيحة للتراث نظرة معتدلة؛ بين التقديس والتبخيس، تنظر إليه كجهد بشري قد يعتريه قصور الزمان أو المكان، لكن فيه كنوزًا معرفية لا يُستغنى عنها.

ي واقع الأمة المعاصر هناك مدارس تعتمد المصالح خارج إطار النصوص الشرعية، وتستبعد الاستدلال بالهدي النبوي في ترشيد تنزيل النصوص على الواقع، وتستورد أنظمة وأفكارًا وممارسات تخالف المعروف من الإسلام بالضرورة، وهؤلاء ينبغي الحذر منهم ومن منهجهم وإنتاجهم المعرف لما فيه من ضلال وانحراف.



يمكنـك الرجـوع إلى كتاب "لماذا أنـا مسـلم؟" للتعرف على بعـض الفـرَق والمذاهـب المنحرفة عن الإسـلام



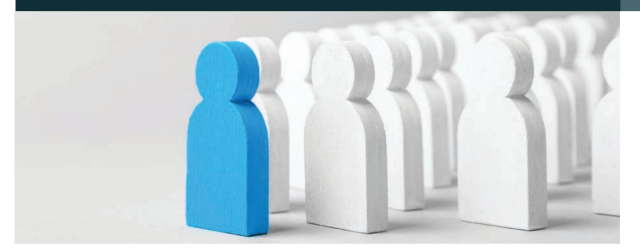
قال عبد العليم: فكيف أحصِّل العلوم الشرعية وعمن آخذ العلم؟ وهل من مواصفات محددة للعالم الذي أتعلم منه؟

قلت: هذا سؤال مهم، فاقرأ وتدبَّر ثم استتج:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن لَنَزَعْلُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ ا بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرَ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا (٥٩) [النساء: ٥٩].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمُّر مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ } وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنَا بِطُونَهُ مِنْهُمَّ ۗ وَلَوْ لَا فَضَّلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَّبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ . [ النساء: ٨٣].
- ٣- وقال تعالى: ﴿ فَسَّعَلُوٓا أَهَلَ ٱلذِّكِّر إِن كُنتُمْ لَا تَعَلَّمُونَ النَّهُ النحل: ٤٣].
- ما الموضوع المشترك بين الآيات الثلاث؟
- ما المراد بأولى الأمر الذين يستنبطون؟
  - من هم أهل الذِّكر؟

من طرق تحصيل العلوم: التلقي عن العلماء الموثوقين واستفتائهم والتعلم منهم.

والمراد بأولي الأمرية الآيات: الأمراء والرؤساء والعلماء الربانيون، والأمراء يرجعون فيما أشكل عليهم إلى العلماء الربانيين، فعاد الأمر إلى فضل العلم والعلماء، وأنهم أئمة الناس الذين يُقتدى بهم، ويهتدي بسببهم الضال، ويتعلم الجاهل.



#### صفات العالِم الذي يؤخذ منه العلم:

وأما سؤالك عمن تأخذ من العلماء وماهى صفاتهم فدعنا نبدأ بنشاط تمهيدي للفكرة.

ما تقويمك لشخص يطلق على نفسه لقب عالِم؟ ولماذا؟

استحضر أسماء عدد من هؤلاء، وابحث عن تخصصاتهم العلمية، ونوعية إنتاجهم من الكتب والعلوم والأبحاث، وطريقة عرضهم للموضوعات التي يتحدثون عنها.

ما الذي يميز هؤلاء عن غيرهم من الأشخاص الذين يُعدُّون من نخبة العلماء؟

هل ثمة فرق بين من يطلق على نفسه صفة العالِم، وبين من يصفه غيره بهذا الوصف؟

ربما يمكنك الآن تحديد عدد من المواصفات الرئيسة للعالِم الحقيقي.

قلت لعبد العليم: إن معرفة العالم الحق مهمة جدًّا، على الأقل للتمييز بين ما هو دين، وبين ما هو مُعَطى ثقافي، وحتى لا تقع بفخ التعلم عند من منهجه متشدد أو مميع للدين، عافانا الله وإياكم.

وانظر إلى كلام عُلمَين من أعلام علماء المسلمين في اشتراطهم فيمن تتعلم عليهم وتتلقى منهم:

■ سئل الإمام مالك رحمه الله: "أيؤخذ العلم عمن ليس له طلب ولا مجالسة - يعني ليس له مجالسة للعلماء وملازمة لهم وتعلم عندهم-؟ فقال: لا. فقيل: أيؤخذ ممن هو صحيح ثقة غير أنه لا يحفظ، ولا يفهم ما يحدث؟ فقال: لا يكتب العلم إلا ممن يحفظ، ويكون قد طلب، وجالس الناس، وعرف وعمل، ويكون معه ورع". [نقله السيوطي في إسعاف المطأبرجال الموطأ ص٤].

#### فالعادلة هنا:

طلب للعلم واجتهاد فيه + ملازمة العلماء عند طلب العلم + حفظ للعلم ووعى به + عمل بالعلم + ورع وخشية = عالم تتنفع الأمة بعلمه ويؤخذ منه، وغير ذلك قد يكون واعظًا أو داعية ولكن لا يُسَمَّى عالمًا، ولئن دخل غير العالم في الإفتاء فسيكون ضرره على الناس أكبر من نفعه.

● وقال الإمام النووي رحمه الله: "ولا يأخذ العلم إلا ممن كملت أهليته وظهرت ديانته وتحققت معرفته واشتهرت صيانته وسيادته" [المجموع شرح المهذب، ١/٣٦].

فالمسلم يتعلم ممن يثق بهم، ممن يغلب على ظنه أنهم من أهل العلم والدين، واشتهروا بين الناس بسيرتهم العلمية والسلوكية، فيستفيد من أحوالهم وينتفع بأقوالهم ويتأسى بسيرتهم، وليس كل من ادعى العلم أحرزه، ولا كل من انتسب إليه كان من أهله، قال ابن سيرين رحمه الله: "هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم" [المجموع شرح الهذب، ٢٦٦].

قال إبراهيم النَّخَعيُّ رحمه الله: "كانوا إذا أتوا الرَّجُلَ ليأخذوا عنه، نظروا إلى سَمْتِه وإلى صلاته، وإلى حاله، ثم يأخذون عنه" [الآداب الشرعية والمنح المرعية ١/١٨]. أخذ أي علم من غير المختص فيه خطورة؛ لأن طالب العلم حينها لربما يتعلم العلم مقلوبًا، فلا يعرف مقدماته من مباحثه، ولا مباحثه الجليلة من مباحثه الثانوية، ولا يفرِق بين مصادره المؤسِّسة واستدراكات المتأخرين، ولا يعرف الإضافات النوعية فيه، من انتحالات المُبْطلين المتعلقين بذلك العلم بغير سند علمي.

ولهذا لا ينبغي أن يستشير طالبُ العلم عامةَ الناس في العلم الذي يريد تعلمه، بل عليه أن يأتي "البيوت من أبوابها"، بمعنى يأتي للعلماء لتُفتح له مغاليق العلوم، ويتدرج في تعلمه، ويرتقى في فهمه، حتى يصير من أهلها.

ولا يؤخذ العلم ممن أخذه من الصحف والصحائف والفضاءات الافتراضية؛ فلا يؤخذ من الكتابات الإعلامية لأنها غير متخصصة، ولا من وسائل التواصل الاجتماعي، فإنها دروب مفتوحة فيها الغث والسمين، وليست طريقًا للتعلم الاحترافي السليم المتخصص.

ولو طلبت العلم من المواقع الإلكترونية الموثوقة، فلا تهمل التواصل مع القائمين عليها من العلماء، حتى تتعلم منهم روح العلم وأخلاقه ودقائقه.

اكتب لديك قائمة بأسماء عدد من الأشخاص ممن تسمعهم يتحدثون عن الدين، حاول أن تصنف هؤلاء الأشخاص ضمن خمس فتات: عالم، مفكر، داعية، مُصلح، مثقف. إذا وجدت صعوبة في التحديد الدقيق للفئة التي ينتسب إليها الشخص، فلا مانع في البداية من تصنيفه في فئتين أو أكثر، ثم حاول التدقيق لوضعه في فئة محددة واحدة.

حاول البحث في صفات كل فئة من هؤلاء.





غياب العلم الشرعي، أو ضعفه، أو تلقيه عن غير العلماء الثقات، قد يدفع بعض المسلمين المتحمسين لنصرة الدين وتحسين أوضاع المسلمين الاقتصادية والسياسية، للجوء إلى جماعات العنف بدعوى الجهاد، أو تغيير المنكر، وهذه الجماعات وقعت في ضلالات كبيرة، وصلت إلى حد إراقة الدم المعصوم؛ جهالًا وتأولا فاسدًا، أو تعالمًا وتعصبًا.

فغياب الفقه بأنواعه المختلفة -سواء ما تعلق بفقه الشرع أو بفقه الواقع-وتلقيه من غير العلماء، من أكبر أسباب الغلو، وأسباب عكسه أيضًا، وهو التمييع والتسيب، والذي ما هو إلا صورة من صور الغلو.

وقد أبرز الإمام الحسن البصري رحمه الله دور ضعف العلم في نشأة الغلو والتطرف حين قال: «اطلبوا العلم طلبًا لا يضر بالعبادة، واطلبوا العبادة طلبًا لا يضر بالعلم؛ فإن قومًا طلبوا العبادة وتركوا العلم، حتى خرجوا بأسيافهم على أمة محمد عِلَيْانَيْهِ. [مفتاح دار السعادة ٨٣/١]، وكان يقصد بذلك فئة ضالَة تُسَمَّى الخوارج.

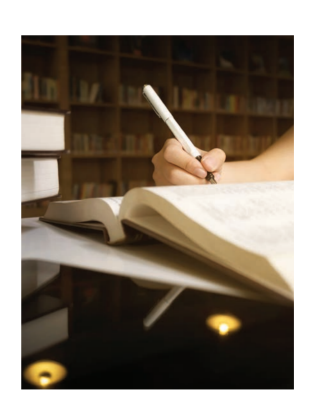
وهنا نؤكد على أهمية تعلم الإسلام، وملازمة العلماء الثُقات، والتََّفريق بين العالم وبين غيره ممن يتحدث بالدين والعلم من أشباه العلماء، وليس بعالم.



قلت لعبد العليم: هل تعرف الطريق الثاني لتعلم الإسلام بعد مجالسة العلماء الثقات والتلقى منهم؟

قال: أظن أنه الكتاب الإسلامي والمؤلفات التي ألفها علماء الإسلام، أليس كذلك؟

قلت: بلى، أحسنت الجواب، فالكتاب من أهم العوامل المؤثرة في العملية التعليمية، بالإضافة إلى كونه وسيلة فاعلة دعت إليها منهجية المعرفة البشرية، فهو ليس مجرد وسيلة مساعدة في التعلم فحسب، وإنما هو صلب العملية التعليمية وجوهرها، ويظل الكتاب التعليمي متمتعًا بمكانة مرموقة، فهو أهم مصدر من مصادر تعلم الطالب وتقويمه ومراجعته والاستزادة من التحصيل، وهو سهل الاستعمال، قليل التكلفة غالبًا.



قال عبد العليم: قد مرت معنا في أولويات التعلم أسماء بعض الكتب التي نصحتنى بها، فجزاك الله خيرًا.

قلت: مطالعة ودراسة الكتب سبيل مهم للتعلم، والمكتبة الإسلامية تزخر بالعديد من المُصنَّفات التي وضعها كبار العُلماء الأجلَّاء، والأئمة الأعلام من أهل الهُدى والنور، الذين فتحَ اللهُ بصيرتَهُم وسخَّرهُم لخدمة دينه وإعلاء كلمته.

لكن الكتب المصنقة على مستويات، فبعضها يصلح للمختصين، وبعضها للمبتدئين وبعضها للمبتدئين وبعضها للمتقدمين؛ فلابد أن يكون الكتاب مناسبًا لمستوى المتعلّم، ولمعرفة ذلك علينا العودة للعلماء لسؤالهم عن الكتاب الذي يرشحونه للطالب بحسب مستواه، أو البحث والمطالعة الجادة حتى نجد الكتاب الأنسب لمستوانا المعرف.

اكتب بحثًا عن أهم المصادر والمراجع في العلوم الإسلامية. يمكنك الاستعانة بالإنترنت، والرجوع لكتاب: لمحات في المكتبة والبحث والمصادر لمحمد عجاج الخطيب.





قال عبد العليم: هل نستطيع اعتبار الإنترنت والشبكة العالمية وسيلة وطريقة لتحصيل العلوم الشرعية كما الكتاب الإسلامي؟

قلت: نعم، هي مصدر مفتوح يمكن للمسلم أن يستفيد منه بعد أن يتسلح بقواعد التمييز بين الصواب والخطأ والحق والباطل، وينبغي للمسلم أن يرجع للمواقع الموثوقة التي يُزَكِّيها أهل العلم، كما يمكن الاستفادة من الأكاديميات الشرعية الإلكترونية، والتطبيقات المنتشرة على أجهزة الهواتف الذكية، وكذلك القنوات الفضائية، وقنوات اليوتيوب، ومواقع الإنترنت.

ومع وفرة الخيارات وتعددها -مما يمكن أن يشتت المسلم؛ فلا يعرف أيها يختار، وبأيها يبدأ- سنرشح بعض هذه القنوات والمواقع والتطبيقات التي تسعى لنشر الدين الإسلامي بطريقة صحيحة للمسلمين وغير المسلمين بالعديد من اللغات، وتهتم بتصحيح المعلومات المغلوطة الشائعة حول دين الله، وتحرص على نقل تجارب من أسلموا حديثًا، ولماذا رأوا أن دين الإسلام هو دين الحق، وغير ذلك مما يفيد في تعلم الدين، ولك أن تطلع عليها وتحدد الأنسب لك من بينها:



#### osoulcenter.com

يهدف الموقع إلى الارتقاء بجودة المحتوى العلمي الدعوي والتعليمي، وإعداده وتطويره، ونشره بلغات العالم، برؤية واضحة، ومنهج علمي يخاطب جميع الثقافات.

وينبثق عن مركز أصول مواقع دعوية عديدة وخزان معرفي كبير بلغات عدة، ويمكن أن تطلع على المواقع الدعوية المتفرعة عنه بالضغط على الرابط:

osoulcenter.com/ar/websites



#### موقع دين الإسلام

#### www.islamreligion.com

الموقع واحد من أهم وأفضل المواقع لدعوة غير المسلمين، وهو مترجم ل ١٧ لغة مختلفة، ويضم نخبة من العلماء والدعاة.

الموقع مناسب لأي شخص لا يعرف أي شيء عن الدين الإسلامي، وكل ما عليه هو الدخول للموقع والتحدث مع أحد المختصين ليجيب عن سؤاله، أو يحدد معه موعدًا.

يقدم الموقع أهم الأخطاء الشائعة عن الإسلام ويصححها، ويقدم العديد من المقالات والمقاطع المرئية، وسلاسل مختلفة للتعريف بالإسلام.



#### islamhouse.com

الموقع مكتبة ضخمة تحوى العديد من الكتب الصوتية والمقالات والمقاطع التعريفية بالإسلام، ويحوى العديد من التراجم والمقالات التي تتحدث عن القرآن الكريم، وهو مترجم ل ١١٤ لغة وهذا رقم ضخم، مما يعنى أنه قادر على دعوة غير المسلمين في أي بلد أيًّا كانت لغتهم.

يضم الموقع العديد من العلماء والدعاة الذين يعملون في الدعوة، ويقدم الكثير من الأطروحات والمناقشات عن القضايا المعاصرة، ويجيب على الكثير من التساؤلات.

# موقع islam guide



#### www.islam-guide.com

يعرض الموقع واحدًا من أشهر كتب الدعوة للإسلام، الذي كان سببًا في دخول كثيرين لدين الإسلام وهو كتاب "الدليل المصور لفهم الإسلام"، وهو من أشهر الكتب وأكثرها تداولا، والموقع مترجم ل ١٣ لغة.

الموقع يعد دليلًا إسلاميًّا لغير المسلمين الذين يرغبون في فهم الإسلام والمسلمين والقرآن الكريم.

وهو غني بالمعلومات والمراجع، ويتميز الموقع والكتاب بأنه موجز وسهل القراءة ويحتوي على الكثير من المعرفة العلمية.



### www.newmuslimguide.com

موقع يشرح للمسلم الجديد ما يجب عليه تعلمه عن الإسلام وهو يعرض محتواه بأكثر من ٢٦ لغة.





#### www.womeninislam.ws/en

الموقع قائم على توضيح مكانة المرأة وقيمتها في الإسلام، ويوضح حقوقها التي كفلها لها الإسلام، وكيف رفع الإسلام الظلم عنها ورد لها اعتبارها ومكانتها المنوطة بها، وكيف كانت تُعامل ويُنظر لها قبل الإسلام، ويعرض ذلك بمقارنة مكانة المرأة في الديانات والحضارات المختلفة كالصينية، والهندية، واليهودية، والرومانية، واليونانية.

ويعرض الموقع العديد من المعلومات الشائكة حول المرأة في الإسلام كتعدد الزوجات، والحجاب، وسفر المرأة دون محرم.

الموقع مترجم ل ٦ لغات هي الإنجليزية، والألمانية، والفرنسية، والإسبانية، والبولندية، والروسية.



# www.1ststepsinislam.com/en

يركز الموقع على فئة حديثى الإسلام، فهو يقوم بشرح العديد من الأمور والفرائض الخاصة بالإسلام التي تناسب المسلمين حديثًا، الذين لم يتمكنوا من معرفة كل شيء عن أساسيات الإسلام بعد.

الموقع يشرح الفرائض بوضوح، فيشرح كيفية الوضوء وأداء الصلاة، والأحكام الفقهية الخاصة بالصوم، والحج والعمرة، والزكاة، وهو مترجم إلى ٦ لغات.



#### الإسلام سؤال وجواب

# islamga.info/ar

موقع ثرى بالعديد من الفتاوي عن الإسلام وبمختلف اللغات.



#### موقع الرسول عِيَّالِيَّةٍ

#### www.pbuh.us/en/

يهتم الموقع بعرض سيرة الرسول عليه العطرة، ويعرض الكثير عن حياته، ويبين صفاته وأخلاقه الحميدة، ويوضح كيف كان يتعامل مع الصحابة ومع المشركين، وكيف كانت دعوته وصبره على الدعوة، وتحمله الأذي في سبيل ذلك.

ويعرض الموقع أهم المواقف في حياة الرسول عَلَيْكِ. الموقع متعدد اللغات.



#### www.islamland.com

الموقع عبارة عن مكتبة مصغرة تضم العديد من الكتب والمقالات والمرئيات عن الإسلام، ويعرض العديد من المواضيع الشائكة حول الإسلام ويوضحها ويحللها، ويناقش العديد من المعلومات الخاطئة. فهو موجه بصفة عامة للمسلمين الجدد وغير المسلمين، ويساعد غير المسلمين على فهم الإسلام ومبادئه وأحكامه وفرائضه، ويشرح العقيدة بطريقة مبسطة. الموقع مترجم ل ٨ لغات وهي الإنجليزية والألمانية والفرنسية والإيطالية والإسبانية والدنماركية والبولندية والفنلندية.



## منصة زادي للتعلم الشرعي المفتوح

#### zadi.net

منصة زادي نشأت من أجل إيصال العلم الشرعي الأساسي لغير المختص، وذلك عبر مساقات (كورسات) يسيرة ومبسطة بعيدة عن الإسهاب والتفصيلات الزائدة. وهي باللغة العربية حاليًا.



ابحث عن مواقع إلكترونية وتطبيقات للجوالات لتعليم الإسلام، وطوِّر قائمة تعريفية بها عبر سؤال ونقاش طلبة العلم المسلمين في منطقتك، ثم شاركها على صفحات التواصل الاجتماعي.

| خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ ۚ ۚ ۚ ٱقَرَأَ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ | ماذا تفهم من قوله تعالى: ﴿ أَوْرَأُ بِالسِّرِ رَبِكَ الَّذِي خَلَقَ ﴿ ) اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ يَعْلَمُ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّ |
|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |



| ١   |
|-----|
|     |
|     |
|     |
|     |
| ۲   |
|     |
|     |
| ••• |
| ••• |
| ٣   |
|     |
|     |
| ••• |
| ••• |
| ••• |
| ٤   |
|     |
|     |
|     |
|     |

# أجب بصح أو خطأ وصحِّح الخطأ:

| _ |     |    |
|---|-----|----|
|   |     | W) |
|   | N 2 |    |
|   | - 1 |    |
| V |     |    |

| ) ليس للإسلام سوى مصدر واحد لمعرفة أحكامه وهو القرآن الكريم.                | ) . 1 |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                             |       |
|                                                                             |       |
|                                                                             |       |
| ) الحق من أسماء الله عز وجل.                                                | ).٢   |
|                                                                             |       |
|                                                                             |       |
|                                                                             |       |
| ) من طرق تحصيل العلوم: التلقي عن العلماء الموثوقين واستفتائهم والتعلم منهم. | ) .٣  |
|                                                                             |       |
|                                                                             |       |
|                                                                             |       |
| ) كان الصحابة يتلقون العلم عن النبي ﷺ دفعة واحدة.                           | ) . ٤ |
|                                                                             |       |
|                                                                             |       |
|                                                                             |       |
|                                                                             |       |

| عدِّد مصادر تعلم العلوم الشرعية؟ |
|----------------------------------|
|                                  |
|                                  |
|                                  |
|                                  |
| <br>                             |
|                                  |
|                                  |
|                                  |
|                                  |
|                                  |
|                                  |
|                                  |
|                                  |





في نهاية المحوريتوقع أن يكون القارئ قادرًا على أن:

- ويستنبط آداب طالب العلم.
- يكتشف أن العلوم الشرعية علوم عملية، تستلزم البحث والتطبيق العملي والتحليل والتركيب والتقويم والإبداع، وليست معتمدة على مجرد الحفظ والاستذكار.

أهـداف المحور



قال عبد العليم: جولتنا في مدينة العلم كانت ممتعة، فقد تعلمت من حوارنا جواب الأسئلة: لماذا نتعلم؟ وماذا نتعلم؟ وما الغاية من هذا العلم؟ وما فضله ومكانة أهله؟ والمحتوى الذي سأدرسه وأولوياته؟ وكيف نتعلم؟ ومصادر التعلم الموثوقة؟ وما الوسيلة والأدوات التي تساعدني على التعلم؟

وأظن أننا وصلنا لنهاية الجولة وللسؤال الأخير، وهو: ماذا علينا بعد أن نتعلم؟

قلت: نعم، ولكن قبل أن نختم بسؤال (ماذا علينا بعد التعلم؟)، لابد من التنبيه والإشارة إلى مسائل يحسن بطالب العلم مراعاتها، وتتعلق بآداب طالب العلم وصفاته، شم نختم بجواب السؤال

دعنا نعود لحديث جبريل عليه السلام الذي رواه عمر بن الخطاب رضى الله عنه لنتأمَّل ونتدبَّر:

قال رضى الله عنه: بينما نحن عند رسول الله عَلَيْهِ إِذ طلع علينا رجُلُ شديدُ بياض الثياب، شديدُ سواد الشُّعَر، لا يُرى عليه أثرُ السَّفَر، ولا يعرفُه منا أحد، حتى جلسَ إلى النبعِّ عَيَّكِيَّةٍ فأسندُ ركبتيه إلى ركبتيه، ووضَعَ كفيه على فُخذَيْه، وقال: يا محمدٌ، أخبرني عن الإسلام. فقال رسولُ الله عَلَيْةِ: الإسلامُ أن تَشْهَدَ أَنْ لاَ إِلْهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنْ مَحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهُ، وتُقيمَ الصلاةَ، وتُؤْتىَ الزكاةَ، وتَصومَ رمضانَ، وتُحُجُّ البيتَ إن استطعْتَ إليه سبيلًا. قال: صدفَّتَ. قال: فعجبنا له يَسَالله ويُصَدِّقُه.

قال: فأخبرني عن الإيمان. قال: أن تُؤُمِن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره. قال: صدَقَت. قال: فأخبرني عن الإحسان. قال: أن تَعْبُدَ الله كأنك تراه، فإن لم تَكُنْ تراه فإنه يراك. قال: فأخبرني عن الساعة. قال: ما المسؤول عنها بأعلم من السائل. قال: فأخبرني عن السائل. قال: فأخبرني عن أماراتها، فأن ترى عن أماراتها، وأن ترى

الحُفَاةَ العُراةَ العالةَ رعاءَ الشاءِ يَتَطاولون عُ البُنْيانِ. قال: ثم انطلَقَ، فلبثَتُ مليَّا، ثم قال: يا عمرُ، هل تدري مَن السائلُ؟ قلَتُ: اللهُ ورسولُه أعلمُ. قال: فإنه جبريلُ أتاكم يُعَلِّمُكم دينكم. [أخرجه مسلم: ٨].

# تأمَّل الحديث مليًّا وحاول استنباط منهج التعلم وآداب العالم والمتعلم.

- ١- اكتب أكبر عدد ممكن من العبارات الدالة على الآداب الواردة في الحديث الشريف.
  - ٢٠ صنِّف العبارات التي كتبتها وفق عدد من المعايير:
  - أ . معيار القيمة: محمودة (مرغوبة) أو مذمومة (مرذولة).
    - ب. معيار الجهة: (المعلِّم) و(المتعلم) و (المكان).
  - ت. معيار الأهمية والأثر: (كثير) أم (قليل) أم (متوسط)؟
  - ث. فكر في معايير أخرى، واستعملها في مزيد من طرق التصنيف.

بعد الانتهاء من قراءة هذا المحور تستطيع العودة إلى هذا التمرين وتقارن بين ما كتبته وبين ما ورد في الكتاب.

بإمكانك الرجوع إلى الكتب التي شرحت هذا الحديث، مثل كتب شرح الأربعين النووية، وأيضًا شرح حديث جبريل في تعليم الدين، للشيخ عبد المحسن العباد البدر؛ لتكتشف عدد العبارات والآداب التي لم ترد الإشارة إليها في عصفك الذهني.

قلت لعبد العليم: إن الأدب والأخلاق في الإسلام لهما مكانة عظمى، وخصوصًا في مجال التعلم والتعليم، والاهتمام بهذه التفاصيل له أثر على نفسية العالم والمتعلم، ورأس مال طالب العلم وما يزينه ويميزه عن غيره هو الأدب والأخلاق؛ فهي المكسب الحقيقي له، وكان سلفنا الصالح - رضي

الله عنهم - يحرصون على الأدب قبل العلم، وهذا ما تعلموه من حديث جبريل.

وبالعودة لحديث جبريل سأذكر أهم آداب طلب العلم -سواء كانت للمعلم أو المتعلم- وستشير أنت إلى الموضع الذي استنبطنا منه المعنى من الحديث الشريف:

| موضع الاستنباط من الحديث | آداب طلب العلم                       |
|--------------------------|--------------------------------------|
|                          | الأداب النفسية:                      |
|                          | التواضع واحترام المعلم.              |
|                          | نسبة الفضل والعلم إلى الله تعالى.    |
|                          | الآداب الاجتماعية:                   |
|                          | التباسط مع الناس.                    |
|                          | الوقار.                              |
|                          | التعاون والعطاء.                     |
|                          | ترك الجدال واتباع الدليل.            |
|                          | احترام الوقت.                        |
|                          | الآداب الأخلاقية؛                    |
|                          | إخلاص النية لله تعالى عند طلب العلم. |
|                          | علو الهمة والصبر على طلب العلم.      |
|                          | النبل وسماحة النفس.                  |
|                          | عدم ذكر أحد بسوء.                    |

| موضع الاستنباط من الحديث | آداب طلب العلم                                                                                                      |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                          | الآداب العلمية:                                                                                                     |
|                          | التجرد والإنصاف.                                                                                                    |
|                          | التدرج في التعلم؛ فيبدأ بالأهم ثم المهم، ويبدأ بصغار المسائل قبل كبارها؛ لأن المقصود العمل وليس كثرة معرفة المسائل. |
|                          | الحرص على السؤال النافع.                                                                                            |
|                          | نسبة الكلام لأهله.                                                                                                  |
|                          | البحث عن الحق.                                                                                                      |
|                          | جودة المدارسة بحسن الاستماع والفهم.                                                                                 |
|                          | جودة الحفظ.                                                                                                         |
|                          | إذاعة العلم ونشره للغير                                                                                             |

قال عبد الله بن المبارك: أول العلم النية، ثم الاستماع، ثم الفهم، ثم الحفظ، ثم العمل، ثم النشر.

وقال ابن القيم: للعلم ست مراتب أولها حسن السؤال، الثانية حسن الإنصات والاستماع، الثالثة حسن الفهم، الرابعة الحفظ، الخامسة التعليم، السادسة -وهي ثمرته- العمل به ومراعاة حدوده.



وقد كان يقال: ما أحسن الإيمان، ويزينه العلم، وما أحسن العلم، ويزينه العمل، وما أحسن العمل، ويزينه الرفق، وما أضيف شيء إلى شيء مثل حلم إلى علم.



قلت لعبد العليم: وصلنا إلى السؤال الأخير: ماذا بعد التعلم؟

قال: متشوق لمعرفة الجواب.

قلت: اقرأ وتأمَّل واستنبط من النصوص التالية:

قال الله تعالى معاتبًا المؤمنين: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ السَّكُبُرُ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ اللَّهِ [الصف: ٢-٣].

قال النبي عَلَيْهُ: «لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يُسأل عن أربع: عن عمره

فيما أفناه، وعن علمه فيم فعل، وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، وعن جسمه فيم أبلاه» [الترمذي: ٢٤١٧، وصححه الألباني].

وقال عَيْكَةِ: «لما أُسُري بي مررت برجال تُقُرضُ شفاههم بمَقَاريضَ من نار. قال: فقلت: من هؤلاء يا جبريل؟ قال: هؤلاءِ خطباء من أمتك يأمرون الناس بالبرِّ وينسون أنفسهم، وهم يتلون الكتاب أفلا يعقلون» [حديث صحيح رواه الإمام أحمد: ١٣٤٢١].

وقال عَلَيْهُ: «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين» [البخاري (٧١)، ومسلم، (١٠٣٧)]. علم بدون عمل هو حجة الله على عبده، ولا بد للمسلم من مزيد حرص على تطبيق ما تعلمه، لأن العلم أمانة، ومسؤولية، وله حق على طالبه، وحق العلم تعليمه والعمل به.

العلم وسيلة من وسائل الضوز برضا الله، وليس مقصودًا لنفسه، وإنما هو وسيلة يتوصل بها إلى العمل، فليس بمجرد صورة العلم يكون نافعًا بل بمعناه، وإنما ينال معناه من تعلمه للعمل، فكلما دلَّ صاحبَه على فضل اجتهد في نيله؛ وكلما نهاه عن نقص بالغ في مباعدته، فحينتُذ يكون العلم نافعًا.



#### وانظر إلى جملة من أقوال سلفنا الصالح وعلمائنا الكبار:

- يقول الصحابي عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: ما استغنى أحد بالله إلا احتاج إليه الناس، وما عمل أحد بما علَّمه الله إلا احتاج الناس إلى ما عنده.
- وقال أيضًا رضي الله عنه واصفًا حال الصحابة: "كان الرجل منا إذا تعلم عشر آيات لم يتجاوزهن حتى يعرف معانيهن، والعمل بهن". [جامع البيان في تأويل القرآن (١/٠٨)]
- من وقال سفيان الثوري رحمه الله: "العلم يهتف بالعمل فإن أجابه، وإلا ارتحل" [جامع بيان العلم وفضله (٧٠٦/١)].
  - ٤- وقال سفيان بن عيينة رحمه الله: "من عمل بما يَعْلم، كُفي ما لم يَعْلم" [سير أعلام النبلاء (٧/٢٢٤)].
- وقال الحسن البصري رحمه الله: "كان الرجل يطلب العلم فلا يلبث أن يُرى ذلك في تخشعه، وهديه، ولسانه، ويده". [الآداب الشرعية (٢/٤٥)].

**Z**(**)** 

العلوم الشرعية علوم عملية تستلزم البحث والتطبيق العملي والتحليل والتركيب والتقويم والإبداع وليست معتمدة على مجرد الحفظ والاستذكار، ومن أسباب حفظ العلم العمل به ثم تعليمه للآخرين، يقول أحد العلماء المسلمين وهو وكيع بن الجراح رحمه الله: "إذا أردت أن تحفظ الحديث فاعمل به" [مقدمة ابن الصلاح، (ص:٢٤٧)].



الحث مع محموعة من الأصدقاء فوائد العمل بالعلم على المتعلم.

بإمكانك الرجوع إلى كتاب: "اقتضاء العلم العمل" للخطيب البغدادي، وتلخيص الفوائد منه.

قلت لعبد العليم: الإنسان المسلم يطلب العلم من أجل أن يعمل به، فلا يصح بحال من الأحوال أن تستوى حال طالب العلم مع غيره من الناس ممن لا حظ لهم فيه، ومن أعظم الخسارة والخديعة للنفس: أن يكون عند الإنسان معرفة وعلم، ثم بعد ذلك يستوى في عمله مع من لا علم له، فهذه خسارة عظيمة؛ ومثل هذا حاله كالطبيب الذي يدخِّن بشراهة، وهو يعلم ضرر الدخان، فما فائدة علمه؟ وما الذي يميزه عن الجاهل؟ فينبغي أن نتذكر هذا المعنى دائمًا، وأن يظهر أثر العلم على سمتنا، وهدينا، وأخلاقنا، وأعمالنا، وتعاملنا مع الناس.

ناقش المقولة التالية منديًا رأيك فيها:

الناس في العلم والعمل أربعة أصناف:

الأول: من رزقه الله علمًا وعملًا:

وهـؤلاء خلاصـة الخلـق، وأئمـة هـذا الصنـف الأنبيـاء والرسـل، ثـم يليهـم أتباعهـم مـن الصديقين والشهداء والصالحين، وهم في ذلك درجات.

الثاني: من حُرم العلم والعمل: ﴿

وهذا الصنف شر البرية، وهم الصم البكم العمى الذين لا يعقلون.

الثالث: من فُتح له باب العلم، وأُغلق عنه باب العمل:

فهذا في رتبة الجاهل أو شرٌّ منه، وما زاده العلم إلا وبالًا وعذابًا.

الرابع: من رزقه الله حظًا من الإرادة والعمل، ولكن قل نصيبه من العلم: ﴿

فهذا له نصيب من الخير، وإذا عرف فضل العلم أقبل عليه، وحسن عمله.

ونور العلم لم يُحجب عن القلوب لمنع من جهة المُنعم سبحانه، ولكنه حُجب لخبث وشغل من جهة القلوب، فالقلوب المملؤة بالماء لا يدخلها الهواء، والقلوب المشغولة بغير الله لا تدخلها المعرفة بجلال الله.



# نشر العلم بين الناس:

قال عبد العليم: ثم ماذا بعد العمل بالعلم؟

قلت: بعد العمل بالعلم لا بد من شكر الله عليه ونشره بين الناس.

تأمل مليًّا فيما يلى:

قَالَ تعالى: ﴿وَعَلَمْنَكُ صَنْعَكَةَ لَبُوسِ لَّكُمْ لَكُمْ لَكُمْ الْفَرِينَ الْفَالِمُ الْتُمْ شَاكِرُونَ الْفَالُ الْتُمْ شَاكِرُونَ الْفَالُ

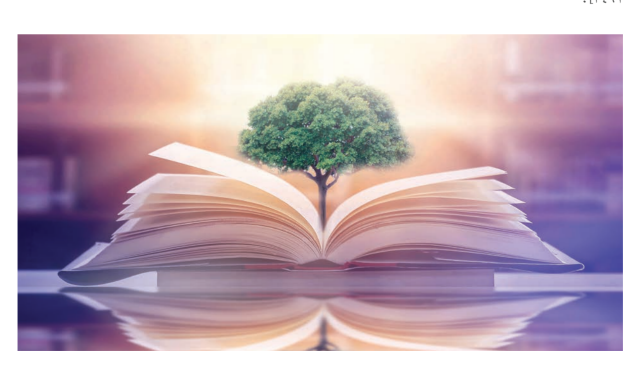
الأنياء: ١٠]، فالعلم نعمة من الله تستوجب الشكر، ومن شُكرها بذلها في مرضاته جلَّ وعلا وتعليم الناس، وإصلاح الأرض قيامًا بواجب الاستخلاف، وألا تستعمل العلم فيما هو محرم أو باطل أو فيه إفساد في الأرض.

قَالَ عَلَيْهُ: «بَلِّغُوا عَنِّي ولو آيَةً» [البخاري: ٢٤٦١].

وقال عَلَيْ: «نَضَّرَ اللهُ امْرَأً سَمِعَ منَّا حَديثًا فَحَفظُهُ حَتَّى يُبَلِّغَهُ غَيْرَهُ، فَرُبَّ حَاملِ فقَه فَقُه إِلَى مَنْ هُو أَفْقهُ منْهُ، وَرُبَّ حَاملِ فقَه لَيْسَ بِفَقِيهِ». [الترمذي: (٢٦٥٦) وصححه الألباني].

ألا يدل ما سبق على أهمية تَبليغ دَعُوةِ الحقِّ إلى النَّاسِ ونَشر العلم بينهم حتَّى يَنتشرَ الدِّينِ والعلم به؟

والحديث الأخير فيه حث على نشر المعلومة بأمانة، وفيه دعاء من النبيِّ – عليه الصلاة السلام – لمَن اشتغل بسُنته وبلَّغها أنَّ يجعلَه ذا نضرة وبهجة؛ حيث يكون وجَهه مُشَرقًا مُضيئًا في الدنيا والآخرة، فتكون عليه البهجة في الدنيا، ويكون ذا نضرة وبهجة في الدنيا، ويكون ذا نضرة وبهجة في الآخرة.



| <ul> <li>١. ربط القرآن الكريم في آيات كثيرة بين الإيمان والعمل الصالح كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَنَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَتِي هِي أَقُومُ وَيُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا اللهِ ﴿ الإسراء:٩]</li> </ul> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢. من أسماء القرآن الكريم: الفرقان، النور المبين.                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣. ضعف الفقه بالدين من أسباب الغلو والتطرف.                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤. أهمية التعلم عند العالِم الثقة.                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| ما منهجية التعامل الصحيح مع القرآن والسنة؟ |
|--------------------------------------------|
|                                            |
|                                            |
|                                            |
|                                            |
|                                            |
|                                            |
|                                            |
|                                            |
|                                            |

| على ماذا يدل قول النبي ﷺ: « بَلِّغُوا عَنِّي ولو آيَةٌ » [البخاري: ٣٤٦١]؟ |
|---------------------------------------------------------------------------|
|                                                                           |
|                                                                           |
|                                                                           |
|                                                                           |
|                                                                           |
|                                                                           |
|                                                                           |
|                                                                           |
|                                                                           |
|                                                                           |



- أخلص النية في طلب العلم واجعله لوجه الله تعالى.
- استشعر الثواب في طلب العلم واحتسب الأجر، فكلما أحسست بالثواب زاد اجتهادك وعلت همتك.
- لا تشتّت نفسك، بل حدّد لك غاية وفق أولويات التعلم وانطلق إليها، "فإذا عزمتَ فتوكّل على الله".
- احرص على صحبة تشتغل بالعلم وتتنافس في التحصيل، ولازم المراكز الإسلامية، وإن استطعت صاحب عالِمًا أو طالب علم -ولو عبر الإنترنت- لما لذلك من أثر في بقاء الحماسة لطلب العلم وإعلاء الهمم ومنع الفتور والتقاعس.
- ضع خطة للتعلم ووزعها على الأيام والأوقات؛ وإذا فاتك نصيب الفجر فأدِّه الظهر، أو العصرِ فأدِّه المغرب، واجعل لكل يوم من أيامك هدفًا خاصًّا تحقق به مرحلة في رحلة تعلمك، وإياك والتأجيل والتسويف، فإنه شعار الشيطان يلقيه في قلوب المؤمنين ليصرفهم عن الأجر العظيم.
- اجعل لوقت تعلمك العلم حُرْمَةً لا تُنتَهَك، حدِّد له أوقاتًا لا يشاركه فيها غيره، فزمن رحلة التعلم اجعله خالصًا له ولا تزاحمُه بغيره من الأعمال.
  - زاوج بين المدارسة، وهي التعلمُّ دراسة وتدريسًا، وبين الممارسة، وهي التطبيق العملي لما تعلمته.
- داوم على العلم وطلبه؛ لأن العلم لا يتعلق بسن أو مرحلة معينة، بل هـ و منهج حياة، فإن انتهيت من أولويات التعلم فانتقل لمستوى أعلى. روي أن المسيح عليه السلام قيل له: إلى متى يُحسن التعلم؟ قال: "ما حسنت الحياة"، وقد قال مالك بن أنس: «لا ينبغي لأحد يكون عنده العلم أن يترك التعلم".
  - انشر العلم بين الناس، وبلِّغ آيات القرآن وسنة النبي عَلَيْ لتنال بركة دعاء النبي عَلَيْ لك.
- اجعل لك ساعات خلوة تناجي فيها مولاك، وتبته شكواك، وترفع إليه كف الضراعة أن يصلح عملك ويسدد قولك ويهديك الرشاد.

نسألُ اللهُ تعالى أنْ يُثَبِّتنا على تعلُّم علم الدين، وأنْ يزيدُنا علِمًا، وأنْ يُوَفِّقنا للعملِ بما تعلَّمْنا، مُخْلِصينَ لهُ سبحانَهُ وتعالى، والحمدُ للهِ رَبِّ العالمين.

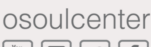


قد يحتار المسلم في رسم خطته المناسبة لتعلم دينه، وإن من التحديات التي تواجهه في هذا العصر؛ معرفة ما الذي يجب عليه تعلمه من أموّر دينه ابتداءً، ووسيلته في التعلم وتحصيل العلم الشرعى، خصوصًا مع انتشار المعرفة بشكل يجعل المرء في حيرة؛ من أين يبدأ؟ وماذا يأخذ وماذا يترك؟ وكيف يضرِّق بين المصدر الموثوق وغير الموثوق؟

وفي هذا الكتاب، سنستعرض هذه الأمور -بحول الله تعالى-ليكون عونًا لك أيها المسلم لمعرفة أجوبة هذه التساؤلات وغيرها مما يخطر في بالك في رحلتك لتعلُّم أمور دينك.

يأتى هذا الكتاب ضمن سلسلة السلوك والتزكية، التي تضم أربعة عَشَر كتابًا بُنيَت وَفق طريقة التعلم الذاتي؛ لإكساب المسلم ما يحتاج إليه من معارف تُعينه على تهذيب نفسه وتزكيتها، بُغية ـ الثبات على دين الله، والدعوة إليه ونشره بين الآخرين.















www.osoulcenter.com

لتحميل هذا الكتاب وغيره من الكتب، من خلال متجر أصول:



9001

osoulstore.com

